





(2024 יוֹנִי 22°16) מֶדֶר נְזִיקִין | מֵסֶכֶת בָּבָא מְצִיעָא ק״ט־קט״ו | שַׁבָּת בְּרָשַׁת בְּהַעֲלֹתְךּ | י״־ט״ו פִּיון תשפ״ד (2024 יוֹנִי 2024) Seder Nezikin | Masechet Bava Metzia 109-115 | Shabbat Parashat Beha'alotcha | 10-16 Sivan (June 16-22)



#### Daf 109: A SHARECROPPER AND HIS FIVE SONS-IN-LAW

דף ק"ט: האריס וחמשת



A sharecropper is a person who works the land of an owner, but is different from a renter or lessee. While the tenant-farmer pays a fixed amount, the sharecropper and the owner agree to divide the crop yield by a prearranged percentage. Rabbi Yosef once had a sharecropper who was contracted to plant grapes in a vineyard. After some time, the sharecropper died and left behind five sons-in-law. The five men appeared before Rabbi Yosef and asked to continue as his share-croppers in place of their late father-in-law. But Rabbi Yosef did not agree and said to them: "Your father-

in-law was an individual sharecropper. He knew the responsibility was his alone and he certainly made sure to check that everything was done properly. But there are five of you. With every task, you will expect someone else to take care of what needs to be done. In the end, the vineyard would not be cultivated properly." However, Rabbi Yosef did agree to compensate them for the enhancements their late father-in-law had made to the vineyard.



ַמַעֲשֶׂה שֶׁהַיַה בָּרֵב יוֹסֵף שֶׁהַיַה לוֹ אַרִיס וָהוּא סִיכָּם אָיתּוֹ שֶׁהוּא יִשָּׁתּוֹל גָּפָנִים בַּכָּרֵם וִיקַבֵּל חֲלֶק מִן הַיִּבוּל. אַחֱרֵי זָמַן מַה מֵת הָאַרִיס וְהוֹתִיר אַחֱרֵיו חֲמִישַּׁה חַתַנִים. חַמֵּשֶׁת הַחַתַנִים בַּאוּ לְפָנֵי רַב יוֹסֵף וּבִיקשׁוּ מָמֵנוּ לָהַמִשִּׁיךְ לָהִיוֹת אֲרִיסִים בְּמִקוֹם חוֹתְנַם הַמַּנוֹחַ, אַבַל רַב יוֹסֵף לֹא הָסִכִּים, הוּא אַמַר לָהֶם: ״חוֹתֵנְכֵם הַיָּה אַרִיס יְחִידִי וַיַּדַע שֶׁהַאַחַרִיוּת עַלַיו וְהוּא בּוַדַּאי

> ָהָיָה בּוֹדֵק כָּל דָּבָר שֵׁעָשׂוּי ָּכָרָאוּי, אֱבָל אַתֶּם חֵמִישָּׁה, בַּכַל דַבַר תִּסְמִכוּ אֵחַד עַל הַשָּׁנִי שֵׁיַסַדֵּר אֵת הענינים, ובסופו של דבר ַהַכַּרֵם לֹא יָטוֹפַּל כַּרַאוּי. אֵינֵנִּי מוּכָן שֵׁתָּהִיוּ אֲרִיסִים קבע רב יוֹסף, ״אַבַל אַנִי מַסְכִּים לְשַׁלֵּם לכם תמורת ההשבחה שַׁחוֹתֵנְכֵם הָשָׁבִּיחַ בַּכֵּרֵם בַּעֲבוֹדַתוֹ״.



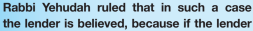
#### **Daf 110: THE LOYAL LENDER**



A borrower and a lender agreed that the lender would receive one of the borrower's fields and eat from its fruits for a fixed period and, thus, the debt would be repaid. The arrangement was recorded in a written contract.

After three years, the borrower said to the lender: "Return the field to me. The time we agreed for you to retain the field has passed." The lender replied: "What are you talking about? We agreed that the field would belong to me for five years. No less." When they appeared before dayanim (judges), the lender was told to produce the loan

document, and if what he said was true, those words would be written there. The lender said he had lost the note. Now it was up to the dayanim to decide under whose stewardship the field will remain for the upcoming two years. What should be done?



were a liar, he could simply say: "The field is mine. Everyone knows I have been farming it for several years." Even if the borrower brings proof that the field had previously belonged to him/her, it would not help. Why? Because in Masechet Bava Batra we learn that someone who farms land for at least three years, without anyone objecting that the field was stolen, has a chazaka (right of possession) over that field. (In American law, this legal concept is known as "adverse possession.")



ַמַעשֶה בַּלוֹוָה וּמַלְוֵה שֶׁסִּיכָּמוּ בֵּינֵיהֶם **שָׁהַמַּלְוֵה יִקבַּל** אָת אַחַת הַקַּרְקָעוֹת שֶׁל הַלּוֹוֵה וִיֹאכַל מְפֵּירוֹתֵיהַ זְמַן מְּסוּיַם וּכַרְ יִפַּרַע הַחוֹב, וִכַרְ הֶם כַּתְבוּ בִּשְׁטַר הַהַּלְוַאַה

אַחַבִּי שַׁלוֹשׁ שָׁנִים אַמַר הַלּוֹוֵה לַמַּלְוֵה: ״הַחַזֵר לִי אָת הַשַּׂדֵה, כָּבַר נָגמֵר הַזִּמֵן שֶׁסִיכָּמִנוּ שֶׁהַשַּּדֵה יִהְיֵה אַצִלְרָ״. וִאִילּוּ הַמַּלְוֵה טָעַן: ״סִיכַּמִנוּ שֵׁהַשָּׂדֵה יִהִיֵה אֱצִלְי ּחַמֵשׁ שַׁנִים, לֹא פַּחוֹת״. כִּשֶׁבַּאוּ לְפָנֵי הַדַּיַנִים הֶם אַמְרוּ ַלַמַּלְוֵה: ״הוֹצֵא אֶת הַשָּׁטַר, וָאָם אֱמֵת כָּדַבַרֵיךְ יָהְיֵה כַּתוּב בּוֹ שֵׁאַתָּה זַכַּאי לְהַחֲזִיק אֵת הַשָּׂדֵה חָמֵשׁ שָׁנִים״. אֲבָל הַמַּלְוֵה אַמַר שֶׁהַשִּׁטַר אַבַד לוֹ. עַתַּה עַל הַדַּיַנִים לְהַחְלִיט אָצֵל מִי יָהְיֶה הַשַּׂדֵה בַּשִּׁנַתַיִם הַבַּאוֹת. מַה עוֹשִּׁים?

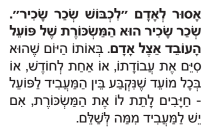
רַב יִהוּדָה פָּסָק שֶׁבִּמִקְרֵה כָּזֵה הַמַּלְוֵה נֵאֵמַן מִפְּנֵי שַׁאָם הַמַּלְוֵה הַיַה שָׁקָרֵן הוּא הַיַה יַכוֹל לוֹמֵר: ״הַשַּׂדָה **הַזָּה שֵׁלִּי,** שֵׁהֲרֵי הַכֹּל רוֹאִים שֵׁאֲנִי מְעַבֵּד אוֹתוֹ כָּבָר שנים אחדות". ואפילו אם הלווה יביא ראיה שלפני כן הוּא הַיַה שָׁלּוֹ, זֶה לֹא יַעֲזוֹר לוֹ, מִפְּנֵי שַׁבְּמַסְּכֶת בַּבַא בַּתָרָא לוֹמִדִים שֵׁאָדָם שֵׁמִעַבֵּד שָׂדֵה לְפָחוֹת שָׁלוֹשׁ שָׁנִים וּמֵעוֹלָם הַבְּעַלִים הַקּוֹדֵם לֹא מַחַה כְּנֵגִדּוֹ שֵׁהוּא גּוֹזֵל אוֹתוֹ ־ יֵשׁ לוֹ חֵזָקָה בַּשָּׂדֵה הַזֵּה.

#### Daf 111: WAGE OF A HIRED LABORER

A person is forbidden "to seize the wages of a hired laborer." The wage of a hired laborer is the compensation received by a worker employed by another person. An employee must be paid his salary by the employer on the same day that the worker completes a job, if the employer has the means with which to pay.

The worker exerted himself, sweated and worked diligently on the job. He thinks: At the end of the day, I will receive my salary, and will have money to buy food for my family. If at day's end, the employer approaches the worker and says: "Come back tomorrow, because I can't pay you now," the worker suffers a huge disappointment.

Therefore, the Torah forcefully warns against this situation. On this daf, we learn that this issur, prohibition, exists only if the worker requests their wages upon completion of the job. However, if the employee did not ask, then the employer has not committed any transgression in the event the employer does not pay immediately.



אדם עבד יום שלם או תקופה מסוימת עבוֹדַה קַשָּׁה. בִּסוֹף הַיּוֹם אוֹ הַתִּקוּפַה הוּא בָּא לַמַּעַבִיד שַׁאוֹמֵר לוֹ: ״תָּבוֹא מַחַר, אֵינִי משלם עכשיו", איזו אכזבה תּהִיה לוֹ.

משום כַּךְ הַתּוֹרָה מַזְהִירָה לְהִימֵנַע מִכַּךְ מִכּּל וָכֹל. בָּדַף זֶה לוֹמִדִים שֶׁאִיסוּר זֶה קַיָם רַק אָם הַפּוֹעֵל מִבַקּשׁ מִבַּעַל הַבַּיִת שַׁיִשָּׁלֵם לוֹ אֵת שָּׁכַרוֹ, אֲבַל אָם הוּא לֹא בִּיקֵשׁ מִמֵּנוּ, בַּעַל הַבַּיִת אַינוֹ עוֹבֵר אִיסוּר אָם אֵינוֹ מִשַּׁלֵּם לוֹ מִיַּד.



7 7

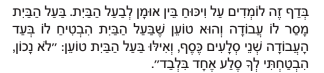
#### Daf 112: ONE WHO SEEKS TO TAKE FROM HIS FELLOW— **BEARS THE BURDEN OF PROOF**

Many times, two people - even friends - argue about money. Reuven claims that Shimon owes him money and Shimon says he owes Reuven nothing. If the two cannot come to an agreement amongst themselves, they then approach a beit din to determine who will receive the money.

On this daf, we learn about an argument between a craftsman and a customer. The customer hired the craftsman to do a job. The craftsman claimed the customer promised to pay two silver coins for the work, while the customer claimed to have only promised one silver coin.

How do the davanim (judges) determine whose claim to accept? In such a case, we apply the fundamental rule that says: "HaMotzi Me'chavero Alav ha'Re'ayah," the person who seeks to take from his fellow bears the burden of proof. That is, someone who claims another person owes him/her money is obligated to bring proof of the legitimacy of their claim. If the claimant does not provide proof that the other person owes them money, the person making the claim is paid nothing. Now, the craftsman who wants to get money from the customer needs to bring evidence that s/he is right and that the customer indeed promised to pay two silver coins. If the craftsman is unable to provide evidence, the customer will only have to pay one silver coin.

# דף קי"ב: "המוציא מו 🦠



לפי מה קובעים הדינים איזו טענה לקבל? במקרה כּזה קיַם כּלל יָסוֹדי הַאוֹמַר כַּךְ: ״המוֹציא מחברוֹ - עליו הַרְאַיָה״. כָּלוֹמַר: מִי שֵׁטוֹעֵן שֶׁהַשָּׁנִי חַיַּב לוֹ כֵּסֶף, חַיַּב להביא הוכחה שהוא צודק. אם אינו מביא הוכחה שה־ שַׁנִי חַיַּב לוֹ כֶּסֶף, אֵין מִשַּׁלְמִים לוֹ כָּלוּם. מֵעַתַּה הָאוּמַן שַׁרוֹצֵה לָהוֹצִיא כָּסֶף מִבַּעַל הַבַּיִת זַקוּק לְהַבִּיא רָאַיַה ַשָּׁהוּא צוֹדֵק, שֵׁאָכֶן בַּעַל הַבַּיִת הָבָטִיחַ לוֹ שָׁנֵי סְלַ־ עִים, אָם אֵינוֹ יָכוֹל לְהָבִיא רְאָיָה, הוּא מְקַבֵּל





### Daf 113: COLLATERAL GIVEN NOT AT THE TIME OF THE LOAN

### דף קי"ג: "משכון שלא בשעת הלואה"



A person who lends money wishes to guarantee the return of that debt. If the lender suspects the borrower will be unable to repay the debt, the lender can demand a pledge of collateral. There are different types of mashkonot, pledges. In this segment we will learn about a mashkon known as "Mashkon She'lo Be'sha'at hal'va'ah."

If the time for repayment of a debt arrives and the borrower does not have the money available to return, the lender is permitted to sue the borrower. The Beit Din stipulates that until the borrower is able to repay the debt, the borrower must give the lender an item of value as collateral. This is a "Mashkon Shelo Be'Sha'at Hal'va'ah," collateral that was given not at the time of the loan, but afterwards.

On this daf, we learn a set of laws regarding the taking of collateral.

- 1) The lender is prohibited from forcibly taking the collateral directly from the lender. Instead, the lender must approach the Beit Din, and an agent of the Beit Din takes the collateral from the borrower. (If the borrower willingly agrees to remit an item as collateral, there is no problem in accepting it, even without involving the court.)
- 2) The shaliach Beit Din is prohibited from entering the house of the borrower to take the collateral. Rather, the shaliach must stand outside the house and the borrower must bring out the item of his/her choice to serve as collateral.

לְעִיתִּים אַדָם שַׁמַּלְוֵה כָּסָף חַפֵּץ לְהַבְּטִיחַ אֶת הַחַזַרֵת הַחוֹב. בֵּין היתר, אם הוא חושש שמא ללווה לא יהיה איך להחזיר, הוא יַכוֹל לִדְרוֹשׁ מִמֵּנוּ מַשָּׁכּוֹן. קַיַמִים סוּגֵי מַשָּׁכּוֹנוֹת שׁוֹנִים, וּבְמַאַמַר זֶה נלמד על משכּוֹן הַמכוּנָה "משׁכּוֹן שׁלֹא בּשׁעת הלואה".

אָם הָגִיעַ מוֹעֵד פִּירִעוֹן הַחוֹב וַלַלּוֹוָה אֵין כָּסֶף לְהַחַזִיר, רַשַּׁאי הַמַּלְוָה לתוֹבעוֹ בּבית דִין, וּ**בית דִין קוֹבע כּי עד שׁיַהיה ללוֹוה כּסף להחזיר** אָת הַחוֹב - עַלַיו לָתֵת לַמַּלְוֵה חֶפֵץ כַּל שֵׁהוּא בַּעַל עֵרֶךְ, כִּמַשָּׁכּוֹן בָּמַקוֹם הַחוֹב. זָהוּ ״מַשָּׁכּוֹן שֵׁלֹּא בִּשָּׁעַת הַלְוַאַה״ - מַשָּׁכּוֹן שֵׁנִּיתַן שלא בשעת ההלואה, אלא אחריה.

בַּדַף זָה לוֹמָדִים הַלַּכוֹת אֲחַדוֹת לְגַבֵּי נָטִילַת מַשְׁכּוֹן.

א. אַסוּר לַמַּלְוֵה לַקַחַת בִּעַצְמוֹ בִּכוֹחַ מַשָּׁכוֹן מִיַּד הַלּוֹוֵה, אֵלָא

עַלַיו לְפָנוֹת לְבֵית הַדִּין וּשָׁלִיחַ בַּית הַדִּין יָקַח אֶת הַמַּשָׁכּוֹן מִיַּדוֹ (כמובן אם הלווה מסכים מעצמו לָתֵת מַשְׁכּוֹן, אֵין כָּל בְּעָיָה לָקַחַת מִמֵּנוּ, גַּם בָּלֹא בֵּית דִּין).

ב. לִשְׁלִיחַ בֵּית הַדִּין אַסוּר לְהִיכַּנֵס לְבֵית הַלּוֹוֵה כָּדֵי לִיטּוֹל מִמֵּנוּ מַשָּׁכּוֹן, **אֵלַא עַלַיו לַעַמוֹד מִחוּץ** לְבֶיתוֹ וְהַלּוֹוֵה יוֹצִיא לוֹ אֵיזֵה חפץ שיבחר למשכן.



### Daf 114: MEETING ELIYAHU HANAVI IN A CEMETARY דף קי"ר: מפגש עם אליהו הנביא בבית הקברות



Eliyahu HaNavi appeared to the Amora Rabbah Bar Avuha in a non-Jewish cemetery. Rabbah asked Eliyahu several questions of halacha and Eliyahu HaNavi answered them all. In the end, Rabbah asked Eliyahu: Since you are a kohen, how are you permitted to be in a cemetery? It is forbidden for a kohen to become impure through contact with the dead!

Eliyahu HaNavi answered: Haven't you learned the Talmud's Seder Tahahrot, Order on Purity? There, Rabbi Shimon Bar Yochai states that the graves of non-Jews do not render impure those who stand over them. (Only someone who touches the corpse of a non-Jew becomes tamei, impure as a result.)

Rabbah [who was incredibly poor and desperate to earn a livelihood and as such, lacked the time to study as much as he would have liked] replied: "There are six sedarim, orders of Mishnah. Two of the sedarim are no longer applicable. Seder Zeraim, which deals with mitzvot customarily observed only in Eretz Yisrael, while I, Rabbah, live in Babylonia: and **Seder Taharot.** which deals with the halachot of purity that were primarily observed during the time of the Beit HaMikdash."

ּפַעַם אַחַת הָתָגַּלָּה אֱלִיָּהוּ הַנָּבִיא לָאֱמוֹרָא רַבָּה בַּר אֱבוּהַ בְּבֵית קָבָרוֹת של נוֹכרים. רבּה שאל את אליהוּ שאלות אחדות בּהלכה ואליהוּ הנּ־ ביא השיב לו עליהן. לבסוף שאלו רבה: "**אתה הרי כוהן, ואיר מותר** לָךְ לְהִיוֹת בְּבֵית הַקְּבָרוֹת? הֵרֵי לְכוֹהֵן אַסוּר לְהִיטַמֵא לְמֵתִים!״.

ָהֶשִּׁיב לוֹ אֱלְיַהוּ הַנַּבִיא: ״וְכִי לֹא שָׁנִיתַ סֶדֵר טָהַרוֹת, שָׁם נֵאֵמַר שֶׁרַבִּי שָׁעוֹמֵד שָׁקבָרֵי נוֹכָרִים אֵינַם מְטַמָּאִים אֶת מִי שֵׁעוֹמֵד שָׁקבָרֵי נוֹכָרִים אֵינַם מְטַמָּאִים אֶת מִי שֵׁעוֹמֵד עֵלֵיהֵם אֵלַא רָק מִי שַׁנּוֹגַעַ בִּמֵת נוֹכָרִי נָטְמַא?״.

עַנָה לוֹ רַבַּה: ״יֵשׁ שִׁישָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה. שָׁנֵי סִדְּרִים אֵינַם נוֹהַגִּים הַלָּכָה לִמַעֲשֵׂה כָּעֵת - סֵדֵר זָרָעִים, הָעוֹסֵק בַּמִּצְווֹת הַנּוֹהַגוֹת רַק בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל וַאֲנִי, רַבָּה גָּר בְּבָבֶל, וְ**סֵדֵר טָהֶרוֹת**, הָעוֹסֵק בְּהִלְכוֹת ָטָהֶרָה שֶׁבְּעִיקָּר נוֹהֲגוֹת בִּזְמַן שֶׁבֵּית הַמִּקְדַּשׁ הַיָה קַיָּם״.





### Daf 115: CANCELLATION OF DEBT

### דף קט"ו: מצות שמיטת כספים



In the seventh year, the Shemittah year, along with the prohibition against working the land, there is an additional mitzvah, which is the mitzvah of Shmitat Kesafim. cancellation of debts. For every individual who lends money to his or her fellow, once the Shemittah year ends the debt may be never be collected.

Three mitzvot are stated in the Torah regarding the mitzvah of Shmitat Kesafim, and from these we learn the details for observing this mitzvah.

MITZVAH 1 - Renunciation of the Debt: If the borrower wants to return the money after the Shemittah year, the lender is commanded to say: "I erase it," that is, the debt is waived.

MITZVAH 2 - Prohibition of Debt Claim: The lender is not permitted to pressure the borrower for repayment after the end of the Shemittah year.

MITZVAH 3 - Do Not Avoid Providing a Loan: It is forbidden to abstain from or refuse to lend money, out of fear the Shemittah year will come and the borrower will lose the money that had been lent.



האדמה קימת מצוה נוֹספת, והיא: **מצות שׁמיּטת** כָּסָפִים, שַׁכַּל אַדַם שַׁהָלוַה כָּסֶף לַחֲבֵרוֹ וְעַבַרַה שָׁנַת הַשָּׁמִיטָּה - אֵינוֹ יָכוֹל לְגִבּוֹת אֵת הַחוֹב לְעוֹלַם.

בַּשַּׁנָה הַשָּׁבִיעִית, שָׁנַת הַשָּׁמִיטַה, מִלְּבַד אִיסוּר עֲבוֹדַת

שַׁלוֹשׁ מִצְווֹת נָאֶמְרוּ בַּתּוֹרָה לְגַבֵּי מִצְוַת שָׁמִיטַת כְּסַפִּים וּמֵהֶן נִלְמַד עַל פָּרַטֵיהַ שֵׁל מִצְוָה זוֹ.

מָצְוָה א׳ - וִיתּוּר עַל הַחוֹב: אָם הַלּוֹוֶה רוֹצֵה לְהַחֲזִיר אֶת הַכֹּסף לאחר שׁנת השׁמיטה, מצוה על המלוה לוֹמר לוֹ: "מִשַּׁמֵּט אַנִי" - מְוַתֵּר אֲנִי עַל הַחוֹב.

> מצוה ב' - איסור תביעת החוב: המלוה אינו רשאי ַלְתָבּוֹעַ אֶת הַחוֹב, לְאַחֵר שֶׁעָבְרֵה שָׁנַת הַשָּׁמִיטַה.

> מצוה ג׳ - לא להימנע מהלואה: אסור להימנע ולא לָהַלְווֹת כָּסֶף מִתּוֹךְ חֲשָׁשׁ פַּן תַּעֲבוֹר שָׁנַת הַשָּמִיטַה וָהַמַּלְוֵה יַפְסִיד אֵת הַחוֹב.

ָבָעוֹד אִיסּוּרֵי עֲבוֹדַת הָאֵדָמָה נוֹהַגִּים בָּאֵרֵץ יִשִׂרָאֵל בִּלְבַד, שָׁמִיטַת כָּסַפִּים נוֹהֶגֵת גַּם בָּחוּץ לַאַרֵץ. בָּדַף זָה לוֹמְדִים שָׁאָם הַמַּלְוֶה קִיבֵּל מַשָּׁכּוֹן מִן הַלּוֹוֵה - הוּא אֵינוֹ חַיַּב לִשָּׁמוֹט אֱת הַחוֹב.

While the prohibition on working the land is observed in Eretz Yisrael alone, debt cancellation is binding law all over the world. On this daf, we learn that if the lender received a mashkon, collateral pledge, from the borrower, then the lender is not obligated to cancel the debt.

### D'VAR TORAH: PARASHAT BEHA'ALOTCHA

One way to understand the moral standing of a society is by examining what shocks that society, what halts people in their tracks amid their daily routines. In our story, Aaron and Miriam speak ill of Moshe, and Miriam is struck with tzara'at (skin affliction). The entire community halts for a week. In the midst of life's journey, as they traversed the desert towards the Promised Land, everything came to a stop, and the daily routine could not continue. Such an event demanded investigation and reassessment, necessitating a pause. In this way, the Torah sets a high moral standard for B'nei Yisrael, teaching them that disrespect toward others, or speaking slander are actions that a just society cannot tolerate. Therefore, everything must come to a halt to engage in soul-searching before moving forward.

## דָבַר תּוֹרָה: פַּרַשַׁת בָּהַעַלֹתִדְּ

אחת הדרכים לדעת מהו המקום המוסרי בּוֹ עוֹמֶדֶת חֶבְרָה, בּוֹ נִמְצָאִים הָאַנָשִׁים, הִיא עַל יִדֵי בִּדִיקַה - מַה מִזַעָזֶע אַת הַחֶבָרַה, מַה עוֹצֵר אֵת הַאַנַשִּׁים מִלֵּכֶת בָּאֶמְצַע מַהֱלַךְ חַיֵּיהֶם הַרָגִיל. בְּפַרַשָּׁתֵנוּ מְדַבְּרִים אַהֵרֹן וּמְרָיַם לַשׁוֹן הַרַע עַל מֹשֶׁה רַבֵּנוּ, מְרִיַם מְצְטַרַעַת וְהַעַם עוֹצֵר אֵת תִּנוּעָתוֹ לְמֵשֵׁךְ שָׁבוּעַ יָמִים. בָּאֵמְצַע מְרוּצַת החיים, תוֹך כדי התנועה במדבר לכוון ארץ ישראל הכל ָנֵעֲצַר, וְלֹא נָתַּן לְהַמִּשִּׁיךְ אֵת סֶדֵר הַיּוֹם. אֱרוּעַ שֵׁכְּזֵה מְחַיֵּב תַּחָקר וּבְחִינַה מַחַדֶּשֶׁת, וַלַכָן חַיַּבִים לַעֲצֹר. בְּכַךְ מַצִּיבָה הַתּוֹרָה רַף מוּסָרִי גַּבּוֹהַ עֲבוּר בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וּמְלַמֵּדֶת אוֹתַם שַׁזְּלְזוּל בָּבְנֵי אָדָם אוֹ אֲמִירַת לָשׁוֹן הַרַע הֶם דְּבַרִים שַׁחַבְרָה מִתְקָנֵת לֹא יִכוֹלָה לְקַבָּל, וַלַכָן יַשׁ לַעֲצֹר אָת ָהַכֹּל וְלַעֲשׂוֹת חֲשָׁבּוֹן נֵפֵשׁ בְּטֵרֶם מַמְשִׁיכִים.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N