





תמויו (2023 שבת פרשת מ״ז־נ״ג תשפ"ג פינחם גיטין מסכת נשים Masechet Gittin 47-53 | Shabbat Parashat 13-19 Seder Nashim | (July Tammuz



#### Daf 47: PRODUCE FROM ERETZ YISRAEL

# דף מ"ז: פרות ארץ ישראל



The chachamim issued a rabbinic decree whose purpose was to remind everyone that it is prohibited to sell portions of Eretz Yisrael to non-Jews. The Torah commands every Jewish landowner in Eretz Yisrael to bring bikkurim (offering of first fruits) from the yield of their field. Chazal decreed that if a Jew sold a field to a non-Jew, that Jew was obligated to purchase the first firsts that grew in the field from the non-Jew every year and bring them to the Beit HaMikdash as if that produce was subject to the mitzvah of bikkurim.

Even if the produce costs the former landowner dearly, the former landowner was obligated to acquire it, because if a landowner was required to spend a huge sum to buy the produce each year, they would likely prefer to purchase back the land.



חַכָּמִים תִקנו תַקַנַת חַכַמִים מיחֵדֶת **שַׁתַּפָּקִידָה** לְהַזְּכִּיר לְכָלֵם שֵׁאַסוּר לְמִכּּר חלקים מארץ ישראל לנכרים. התורה מצווה על כל יָהוּדִי בַּעַל שַׂדֵה בָּאֵרֵץ יִשַּׂרָאֵל צריך להביא בּכּוּרים מתּנוּבת שֹׁדָהוּ. **חז״ל** תָּקָנוּ שֵׁאָם יָהוּדִי מַכַר שַׂדֵה לְנַכְרִי, בָּכֵל שַׁנַה הוּא חַיַּב לִקְנוֹת מִן הַנַּכְרִי אַת הַפֶּרוֹת הַרָאשׁוֹנִים שֶׁגָּדְלוּ בַּשַּׂדֵה וּלְהַבִּיא אוֹתַם לְבֵית הַמִּקְדָּשׁ כָּבִיַכוֹל הֶם פַרוֹת שֶחַיַבִּים בָּמְצוַת בַּכּוּרִים.

גם אם הפּרוֹת יַעלוּ לוֹ יַקַר, הוּא חיַב לִקְנוֹת אוֹתָם, כִּי אָם בִּכָל שָׁנָה הוּא יִצְטַרֵךְ לָהוֹצִיא סְכוּם גַּדוֹל כָּדֵי לִקְנוֹת אֶת הַפֶּרוֹת הוּא כָּבַר יַעִדִּיף לִקְנוֹת אֶת הַקַּרִקַע בַּחַזָּרָה.



## **Daf 48: PAYMENT TO INJURED PARTIES IS APPRAISED** FROM SUPERIOR QUALITY LAND

# יַרָף מ״ח: ״הַנָּזָּקין שָׁמִין לְהֶם בָּעִדִּית״ 🖊



On this daf (48), the fifth chapter of Masechet Gittin begins. The chapter is titled "HaKneezakin" (the injured parties). The first words in the Mishnah are: "[The court] appraises land of superior quality [iddit]

for payment to injured parties." Once there was a person who caused financial harm to their fellow, and as a result, now must pay the fellow. However, it turned out that the person who caused the damage had no money, only land.

In such a case, they approach the beit din (court). The injured party turned to the beit din, told them about the matter, and asked: "The person who caused me harm owns several pieces of property. From which piece of land should I collect the debt for the damages owed me?" The beit din responded: "Payment for injured parties is appraised from superiorquality land." You can collect what is owed

to you from the best land, because someone whose property sustained harm is entitled to receive the highest quality land owned by the person who caused them harm, as compensation for the damage done.

בַדָף מ״ח מַתְחִיל הַפַּרֵק הַחֲמִישִׁי בִּמַסֶּכֵת גִּיטִין -**פַרָק הַנַזַקִין.** הַמִּלִּים הַרָאשׁוֹנוֹת בַּמִּשְׁנַה הַן: "**הַנַּזַקִין** שמין להם בעדית״. מעשה באדם שהזיק ממון של ָחֲבֵרוֹ, וְעַכְשָׁו צָרִיךְ לְשַׁלֵּם לו, אֱבָל, הִתִבָּרֵר שֵׁלַמַּזִּיק לֹא

> הָיָה כֵּסֵף, רַק קַרִקעוֹת היוּ לוֹ.



בַּמִקְרֵה שֵׁכָזֵה פּוֹנִים לְבֵית הַדִּין. פָּנָה הַנִּזָּק לָבֵית הַדִּין וִסְפֵּר לָהֵם אֶת דָּבַר הַמַּעֵשֵׂה, וְשָׁאַל אוֹתָם: ״לַמַּזְּיק ָיָשׁ קַרָקעוֹת אֱחֲדוֹת, מֱאֵיזוֹ קַרְקַע עֲלֵי לְגָבּוֹת אֶת הַחוֹב שֵׁל הַנַּזֵק?״. בֵּית הַדִּין הֵשִׁיבוּ לוֹ: ״הַנִּזָּקִין שָׁמִין לָהֵם **בַּעִדִּית**״ - אַתַּה יַכוֹל

לְגָבּוֹת אֵת הַקַּרְקַע הַטּוֹבָה בִּיוֹתֵר, כִּי מִי שֵׁהְזִּיקוּ לוֹ ָחֵפֵץ, רַשַּׁאי לִקַבֶּל תִּמוּרַת הַנֵּזֵק אֶת הַקַּרְקַע הַטוֹבָה בִּיוֹתֵר שֵׁל הַמַּזִּיק.

## Daf 49: THE LOAN THAT WAS NOT RETURNED

# דַף מ״ט: הַהַלְוַאָה שֵׁלֹא חָוְרַה 🔷

Yonatan and David would assist and help one another. One day, Yonatan encountered financial difficulty and asked for a loan from his best friend. David agreed to do so, and the two drew up a proper loan document in accordance with law and custom and in which it was written that Yonatan would repay the debt within a year. A year passed, and unfortunately, Yonatan did not have the money to pay off the debt. The beit din (court) ruled that there was no choice — **David** should collect land that belongs to Yonatan, equal to the amount of the debt Yonatan owes.

Yonatan had various types of land— one "idit" (superior quality), one beynonit (medium-quality), and one "ziburit" (inferior quality). From which land will David collect the debt? On this daf, we learn that according to the Torah, it was necessary to collect on a debt from the ziburit land. However, the chachamim decreed that lenders should collect an unpaid debt from medium-quality land because otherwise, they would be afraid to lend, lest they receive inferiorquality land in return.

יָהוֹנַתַן וְדַוִד, הַיוּ מְסַיִּעִים וְעוֹזְרִים זֵה לַזֵה. בְּאַחַד הַיַּמִים נִקְלַע יָהוֹנַתַן לְמְצוּקָה כַּלְכַּלִית וּבְקֵשׁ הַלְוַאָה מֶחֲבֵרוֹ הַטּוֹב. דָּוִד הָסִכִּים לְכָרְ, וַהַשָּׁנַיִם עָרְכוּ שָׁטַר הַלְוָאָה כַּדָּת וְכַדִּין, וּבּוֹ ָנְכָתַּב כִּי בִּעוֹד שָׁנָה עַל יִהוֹנָתָן לְפִרֹעַ אֵת הַחוֹב. חָלְפָה שָׁנָה ולצערו של יהוֹנָתָן לֹא הָיָה לו כֵּסֵף כָּדֵי לְפָרֹעַ אֵת הַחוֹב. בֵּית ַהַדִּין קַבַע שַׁאֵין בָּרֵרָה - **דַּוִד יִגְבֵּה קַרְקַע הַשַּׁיֵכֶת לִיהוֹנַתַן** וָהִיא שַׁוָה כָּסָכוּם הַחוֹב שֵׁיָהוֹנַתַן חַיַב.

ליהוֹנַתַן הַיוּ סוּגִים שׁוֹנִים שֵׁל קַרְקַעוֹת, אַחַת ״עִדִּית״ -מִשְׁבַּחַת, אַחַת בֵּינוֹנִית וְאַחַת "זְבּוּרִית" - גָּרוּעָה. מֵאֵיזוֹ קַרָקַע יִגְבֶּה דַּוִד אֶת הַחוֹב? וּבְכֶן, בִּדַף זֶה לוֹמִדִים שֵׁמִּדִין תּוֹרַה הוּא צַרִיךְ לְגָבּוֹת מֶהַקַּרְקַע הַגִּרוּעַה, **אַרְ חֵזַ״ל תִּקְנוּ** שַׁמַלְוִים יִגִבּוּ מִקַּרְקַע בֵּינוֹנִית, כִּי אַחֵרֵת הֵם יַחְשָׁשׁוּ ּלָהַלְווֹת, פֵּן יִקָבָּלוּ קַרְקַע גִּרוּעָה.

### Daf 50: ABANDONED PROPERTY

## דוף ג': הַקַּרַקַע הַנָּטוּשָׁה 🔷

An older Jew died and left behind a large plot of land. The neighbor of the deceased noticed that no one came to care for the land. So, the neighbor entered the property, plowed the land, and grew produce in the orchard over the course of one year as if it were his own. One

day, the old man's son arrived and was horrified to see that the neighbor had taken over the land his father had bequeathed to him.

Of course, the beit din (court) ordered the neighbor to leave the property immediately. Will the son receive the orchard for free? After all, the neighbor planted it and invested a lot of money to improve the property. Therefore, the court ruled that the son must repay the neighbor the money he invested to plant the orchard, since he may not receive the orchard for free.

יהוּדי קשׁישׁ נפטר והוֹתיר אחריו קרקע גּדוֹלה. שכנו של הנפטר הָבָחִין שֵׁאִישׁ אֵינוֹ בָּא לְטַפֵּל בַּקַרְקַע, והוא נְכְנַס לַקַּרְקַע, חַרַשׁ אוֹתַהּ וּבְמֵשֶׁךְ שַׁנִים אֲחַדוֹת גָּדֵּל פֶּרוֹת בַּפַּרְדֵּס כָּאָלוּ הוּא שֶׁלוֹ. יוֹם אֶחָד הָגִּיעַ בְּנוֹ שֶׁל הַקַּשִּׁישׁ

שַׁהַשַּׁכֵן לָרָאוֹת ונמבד הָשָׁתַּלֵּט עַל הַקַּרְקַע שֵׁאָבִיו הוֹרישׁ לוֹ.

כַּמוּבָן שֶׁבֵּית הַדִּין הוֹרָה שַׁעַל הַשַּׁכֵן לַצֵאת מִיַּד מְן הַקַּרָקַע. הַאָם הַבּּן יִקבָּל אֵת הַפַּרְדֵּס בִּחְנַם? הֵרֵי הַשָּׁכֵן שַׁתַל אוֹתוֹ וָהְשָׁקִיעַ שָׁם מַמוֹן ָרָב לְהַשָּׁבִּיחַ אֶת הַקַּרְקַע, וַלַכֵן עַל הַבֵּן לִשַׁלֵּם לַשָּׁכֵן אֶת הַכֶּסֵף שָׁהוּא הְשָׁקִיעַ בַּשָׁתִילַת הַפַּרִדַּס, שֵׁהַרֵי אֵין הוּא יָכוֹל לְקַבֶּל אֵת הַפַּרְדֵּס בִּחְנָם.





## Daf 51: MODEH B'MIKTZAT (PARTIAL ADMISSION)

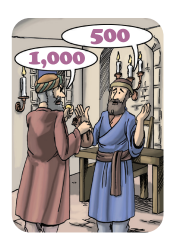
## דף נ"א: "מודה במקצת" 🦠



It is written in the Torah that if Reuven claims Shimon owes him 100 shekels, and Shimon says: "I only owe you 50 shekels," Shimon must take an oath stipulating that he owed only 50. This halakhah is called "modeh b'miktzat" (partial acknowledgment). Meaning, one who acknowledges a portion of a debt must bear an oath stipulating they are not responsible for the portion of the debt which they do not acknowledge. Based on this ruling, Chazal instituted a regulation.

Reuven found a large sum of money in the street. He announced that he found the lost item, and merited fulfillment of the mitzvah of hashavat aveidah (returning a lost object) because a man arrived and identified precise marks on the wallet. But then, the owner of the money told Reuven: "There were 1,000 shekels in the wallet!" To which the finder replied: "There were only 500 shekels here." Seemingly, here we have a case of "modeh b'miktzat," because the finder only acknowledged part of the claim of the owner of the money. In such a case, does the finder of the wallet have to take an oath in a court of law? Chazal ruled that an oath was unnecessary because they were concerned people would be afraid to return lost items if they knew that ultimately, they would still be liable to take an oath in a court of law.

כַּתוֹב בַּתוֹרֵה שָׁאָם רָאוֹבֵן תּוֹבַעַ מִשָּׁמְעוֹן שָׁהוּא חַיַב לוֹ מֵאַה שָׁמַעוֹן אוֹמֶר: ״אַנִי חַיַּב לְּךָ רַק חֲמִשִּׁים״ - שָׁמַעוֹן חַיַּב שָׁקַלִים, וְשָׁמַעוֹן אוֹמֶר: ״אַנִי חַיַּב לְךָ רַק להשבע שהוא חיב רק חמשים. הלכה זו מכנה "מודה במקצת". ּכָּלוֹמַר: מִי שֵׁמוֹדֵה בִּמִקְצַת הַחוֹב, חַיַּב לְהִשָּׁבַע שֵׁהוּא לֹא חַיַּב אָת הַחֻלֵק שָׁבּוֹ אָינוֹ מוֹדָה. עַל הַעְנַיַן הַזֵּה תִקְנוּ חַזַ״ל תַּקַנַה.



ָרָאוּבֶן מַצָא בַּרָחוֹב סְכוּם כֵּסֵף גַּדוֹל. הוּא הָכְרִיז עַל הָאַבֵּדָה וְזָכָה לְקַיֵּם מִצְוַת הַשָּׁבַת אֱבֶדָה, כִּי הִגִּיעַ אַדָם וּמַסַר סִימַנִים מִדְיַקִים עַל הַאַרְנַק. ּאַבָּל אָז בַּעַל הַכֵּסֵף אָמַר לוֹ: ״הָיוּ בַּאַרְנַק אֱלֶף ש״ח״! וְאִלּוּ הַמּוֹצֵא אַמַר: ״הַיוּ כָּאן רַק חֲמֵשׁ מֵאוֹת ש״ח״. לְכָאוֹרָה הָנֵּה לַנוּ ״מוֹדֵה בָּמִקצַת״, כִּי הַמּוֹצֵא מוֹדֵה בְּחֵלֵק מהתביעה של בעל הכסף. האם בַּמַקְרֵה כַּזָה הַמּוֹצֵא צַרִיךְ לְהָשַּׁבַע בַּבֵית דִין? חֲזַ״ל תִּקְנוּ שֵׁלֹא, מִפְנֵי שַׁאֲנָשִׁים יַחַשָּׁשׁוּ לְהַחֲזִיר אֲבֶדוֹת

אָם יֵדעוּ שֵׁבָּסוֹפוֹ שֶׁל דַבַר הֶם עוֹד עֵלוּלִים לְהַשָּבַע בְּבֵית דִּין.

#### **Daf 52: DAMAGE THAT IS NOT EVIDENT**

According to the law, if a person breaks his friend's glasses, that person must pay their friend the value of the glasses. Yet, there is a case where a person harms another, who according to Torah law does not have to pay back the person they harmed. This case is referred to as "damage that is not evident."

Here's an example of this principle: Gideon is a kohen and possessed terumah (priestly gifts) in his house. Terumah may only be consumed when it is tahor (ritually pure); terumah that is tameh (impure) may not be eaten. Then a man entered Gideon's house, holding the carcass of a sheretz (creeping insect) in his hand, which he set down on terumah oranges. In such a case, the terumah becomes tameh (ritually impure) and, as such, may not be eaten. Gideon wanted to sue the wrongdoer in the beit din (court) and force him to pay for the value of the oranges which were now worth almost nothing. However, the beit din told him: "The person who caused harm is patur (exempt)." Why? Because the damage is not evident, since you cannot see the ritual impurity on the oranges. Therefore, in such a case, the inflictor of damage is patur. That is true of Torah law, but the sages ruled that if a person intentionally commits a crime whose damage is not evident - that person is obliged to pay, so that bad people do not intentionally harm others on purpose, knowing they will be exempt from payment of damages.

## "דף נ״ב: "הזק שאינו נכַר" 🖊



על פי הדין אם אדם שבר את משקפי חברו, עליו לשלם לו את ערך הַמִּשָׁקַפַיִם. וּבָכַל זֹאת, יֵשׁ מִקְרֵה שֶׁאַדָם מַזִּיק לַשֵּׁנִי וְעַל פִּי דִּין תּוֹרַה הוּא אֵינוֹ צַרִיךְ לְשַׁלֵּם לוֹ.מִקְרֵה זֵה מִכְנֵּה **״הַזַּק שַׁאֵינוֹ נְכַּר״.** 



דוגמא לכך: גִּדְעוֹן הוּא כֹּהֵן וְיֵשׁ לוֹ תַּרוּמַה בָּבֵיתוֹ. תַּרוּמַה מִתַּר ַלָאֱכֹל רַק כִּשֶּׁהִיא טָהוֹרָה, אָם הִיא טָמֵאָה אַסוּר לָאַכָלַהּ. וְהָנַּה, נָכָנַס אַדַם לָבֵיתוֹ, הָחֱזִיק בָּיַדוֹ שָׁרֵץ מֶת וָהְנִּיחַ אוֹתוֹ עַל תַּפּוּזִים שֵׁל תָּרוּמַה. במקרה כזה הַתִּרוּמַה ָנָטְמָאָה וְעַכָּשָׁיו אָסוּר לֵאֱכֹל אוֹתָהּ. גִּדְעוֹן רַצָּה לְתָבֹּעַ אֵת הַמַּזִּיק לְבֵית דין, שישלם לו את שוי התפוזים שֶׁעַכִּשַּׁיו אֵינַם שַׁוִים כָּמִעַט כָּלוּם, אַך בֵּית הַדִּין אַמַר לוֹ: ״ הַמַּזִּיק פָּטוּר״. מַדּוּעַ? כִּי הַנַּזָק אֵינוֹ נָכַּר, שהרי לא רוֹאִים עַל הַתַּפּוּזִים שַׁהֶם טָמֵאִים, ולכן בְּמִקְרֵה כַּזָה

הַמַּזִיק פַּטוּר. כַּךְ הוּא מִדִּין תּוֹרָה. אָבַל חַזַ״ל תַּקְנוּ שָׁאָם אַדַם עָשָׂה בָּמֵזִיד הָזֵק שֵׁאֵינוֹ נִכָּר - הוּא חַיָּב לְשַׁלֵּם, כָּדֵי שֵׁאַנָשִׁים ָרָעִים לֹא יַזִּיקַוּ לַאֲחֵרִים בָּכַוָנָה וְיִהִיוּ פָּטוּרִים מִתַּשָּׁלוּם.



### **▶** Daf 53: A DISH COOKED ON SHABBAT

# דף נ״ג: מאכל שבשל בשבת 🤝

A person placed a pot on the fire and cooked food on Shabbat. After that, thoughts of repentance came over him and he greatly regretted what he had done. Now, he does not know if he is allowed to eat from the food he cooked.

What is the law? Well, that depends. Rabbi Yehudah held that if the person intentionally cooked the food on Shabbat — then, that person is forever prohibited from eating any of these foods. However, if the person cooked the food on Shabbat in error, e.g., because at the time, they forgot it is prohibited to cook on Shabbat, they are forbidden to eat those dishes during Shabbat, though after Shabbat are permitted to eat the food. Others who want to eat the food cooked on Shabbat may do so, whether it was cooked intentionally or unintentionally. The Sages only imposed a penalty on the person who transgressed, forever prohibiting them from eating food intentionally cooked on Shabbat.

אָדָם הֱעֲמִיד סִיר עַל הָאֵשׁ וּבְשֵּׁל אֹכֶל בְּשַּׁבַּת. אַחַר כַּך עברוּ בּוֹ הָרָהוּרֵי תָשׁוּבָה וְהוּא הָצְטַעֵר בִּיוֹתֵר עַל מַה שַׁעָשָׂה. כָּעֵת אֵין הוּא יוֹדֵעַ אִם מֻתָּר לוֹ לֵאֵכֹל מִן הַמַּאֵכָלִים שׁבּשׁל. מה הדין?



### אם הוא בּשַּל בּמזיד - לעוֹלם אסוּר ָלוֹ לֵאֵכֹל מִן הַמַּאַכַלִים הַלַּלוּ, אַבַל, אָם הוּא בָּשֵּׁל בָּשׁוֹגֵג, מִפְּנֵי שֵׁשַּׁכַח בָּאוֹתוֹ זְמַן שֶׁבַּשַּׁבָּת אַסוּר לְבַשֵּׁל, כַּךְ הַדִּין: בִּשַּבַּת עַצְמֵהּ אַסוּר לוֹ לֵאֵכֹל אַת הַתַּבִּשִּׁילִים, אַבָל אַחֲרֵי שַׁבָּת מתר לו. ואלו אחרים הרוצים לאכל מְמַאַכַל זָה יִכוֹלִים לָאַכֹל מְמֵנוּ הַן אָם בַּשַּׁל בָּמֵזִיד וָהֵן אָם בָּשַּׁל בָּשׁוֹגֵג, כִּי רַק אֵת בַּעַל הַעֲבֵרָה קַנָסוּ חַזַ״ל שָלא יאכָל ממֵנוּ לעוֹלַם אָם בִּשָּׁלוֹ בִּמֵזִיד.

### D'VAR TORAH: PARASHAT PINCHAS

The division of Eretz Yisrael into apportioned plots was done by lot. "Only

through lot shall the Land be apportioned." One could think that this is an arbitrary distribution, like a lottery where someone wins what comes out regardless of what they need and what is suitable for them. However, the commentators explain that fate means the land division was made by a divine decision from heaven "which was apportioned by the Divine Force." Just as in the world of botany, there are places suitable for growing a certain plant, and other places more suitable for growing another plant, so too is the matter of settlement in Eretz Yisrael. Each shevet (tribe) had its proper place, in which they were able to fully express themselves. That is why the division of the inheritances needed to be made not solely by

human decision. It was essential to incorporate Divine assistance, by means of which each shevet was given their fitting place.

# תורה: פרשת פינחס

חַלְקַת הָאָרֵץ לַנְחָלוֹת נֵעֲשִׂתָה ע״י גּוֹרָל- **״אַרְ בִּגוֹרָל** 

יַחָלֵק אֵת הָאָרֵץ״. נְתָּן הָיָה לַחֲשֹׁב כִּי מִדְבָּר בַּאוֹ בַּחֵלְקָּה שָׁרִירוּתִית, כָּמוֹ הַגְּרַלַה שֶׁבַּהּ כַּל אֶחָד זוֹכֵה בָּמָה שֵׁיּוֹצֵא בָּלִי קֵשֵׁר לָמָה שֵׁהוּא צָרִיךְ וּלְמָה שֶׁנָכוֹן וּמַתָּאִים לוֹ. אוּלָם, הַפַּרְשָׁנִים ַמַסְבַּירִים שָׁהַגּוֹרֵל מַשָּׁמַעוּתוֹ שֶׁהַחֵלְקָּה -נֵעשִׂתָה עַל יִדֵי הַחָלָטָה אֱלוֹקִית מָן הַשָּׁמַיִם ״שֵׁנְתְחַלְקָה בָּרוּחַ הַקֹּדֵשׁ״. כְּשֵׁם שֶׁבָּעוֹלָם הַבּוֹטַנִיקַה- יֵשׁ מִקוֹמוֹת גִדוּל הַמַּתָאִימִים לצמח זה ומקומות המתאימים לצמח אחר, כָּךְ גַם בָּאָרֵץ עַצְמָהּ- לְכָל שֵׁבֵט יֵשׁ אֵת הַמָּקוֹם הַנַכוֹן לוֹ, בּוֹ הוּא יַכוֹל לְבַטֵּא אֶת עַצְמוֹ בִּצוּרַתוֹ הַשָּׁלֵמָה. לָכֵן הָיָה הֵכָרֵחַ שֵׁחַלְקַּת הַנְּחָלוֹת ַלֹא תָהָיֵה רַק בְּהַחָלָטַת בְּנֵי אָדָם, וְהָיָה צֹרֵךְ ַלְשַׁתֵּף בַּהּ אֶת הַסִּיּוּעַ הַאֱלוֹקִי, הַמְּתָבַּטֵא בַּגּוֹרַל

אוֹתוֹ הֵטִילוּ כָּדֵי לָתֵת לְכָל שֵׁבֵט אֵת מִקוֹמוֹ.



FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N

**GAL NAOR:** CHAIR, DAF YOMI FOR US YAEL SCHULMAN: DIR., DAF YOMI FOR US www.talmudisraeli.org • yael@talmudisraeli.co.il TEL. 914/413-3128