





(2024 יְנוּאָר 27־21) אַבֶּט תשפ״ד (2024 בְּבָא קַמֶּא פִּ'־פּ'׳וּ וֹ שֵּׁבֶּת בְּּטְיֵלֵח וּ יִיאַ־יִיז שְׁבָט תשפ״ד (27-21) אַבּא מַפֶּכֶת בְּבָא קַמָּא פִּ'־פּ'׳וּ וֹ שֵׁבָּת בְּּטְיֵלַח וּ ייֹאַר 27-21) Seder Nezikin | Masechet Bava Kamma 80-86 | Shabbat Parashat Beshallach | 11-17 Shvat (January 21-27)





#### **Daf 80: GOATS IN ERETZ YISRAEL**

# דַף פ׳: עוּים בָּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל

ספור הַמוֹפִיעַ בַּתַּלְמוּד: מַעֵשֵה בַּחַסִיד שַׁהַתגוֹרר

באַרץ יִשְׂרָאֵל וּבָאַחַד הַיַּמִים הוּא לא הַרְגִּישׁ טוֹב.

פָּנָה הֶחָסִיד לָרוֹפְאִים וְהֵם בָּדְקוּ וְאָמְרוּ כִּי הַתְּרוּפָה שַׁלוֹ הִיא לשׁתּוֹת חַלֵב שֵׁל עִזִּים כַּל בֹּקַר. הַבִּיאוּ עֵז שַׁלוֹ הִיא לשׁתּוֹת חַלֵב שֵׁל עִזִּים כַּל בֹּקַר.

לָבֵיתוֹ, קָשָׁרוּ אוֹתַהּ בִּחֲבֵל לָרֵגֵל שֵׁל הַמְּשָּה שֵׁלּוֹ,

בָּדֵי שַׁלֹא תָצֵא וִתַזִּיק, וְהַיַה הֶחַסִיד שׁוֹתֵה מִמְנַה.

The Talmud tells a story: There was a pious, righteous man, who resided in *Eretz Yisrael*. One day, he did not feel well and was suffering badly. The pious man turned to doctors, who examined him. The physicians said that the medicine he needed was to drink goat milk every morning. They brought a goat to his home and tied the animal to the leg of his bedpost, so that the animal would not get out and cause damage. Thanks to this goat, the righteous man was able to get the milk he needed.

Days later, his friends came to visit, but when they entered the sick man's home and saw the goat, they immediately went right back outside. There were troubled by what they saw because the sages had issued a ban on maintaining goats in settled areas of *Eretz Yisrael*. The friends could not understand how their righteous colleague allowed himself to keep a goat inside his house. Though he was sick, he was not deathly ill.



פַּעַם אַחַת בָּאוּ חֲבֵרָיו לְבַקְּרוֹ, אַךּ בְּשֶׁהֵם נִבְנְסוּ לְבֵיתוֹ וְרָאוּ אֶת הָעֵז הֵם יָצְאוּ הַחוּצָה מִפְּנֵי שֶׁחַזַ"ל בְּאוֹתָהּ הַתְּקוּפָה אָסְרוּ לְגַדֵּל עִזִּים בְּאֶרֶץ יִשְׂ־ רָאֵל, וְהֵם לֹא הֵבִינוּ אֵיךְ הוּא מַחֲזִיק עֵז בִּבִיתוֹ, הַרִי הוּא אִינוֹ חוֹלָה מִסְבַּן.

Why had *Chazal* prohibited raising goats in *Eretz Yisrael?* Because goats habitually graze on vegetation belonging to others, thereby stealing crops and interfering in the settling of *Eretz Yisrael*.

מַדּוּעַ חֲזַ"ל אָסְרוּ לְגַדֵּל עִזִּים בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל בַּתְּקוּפָה הַהִּיא? כִּי הֵן מְכַלוֹת יְבוּל מִן הַשְּׁדוֹת וּמַפְרִיעוֹת לְיַשֵּׁב אֶת אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל.

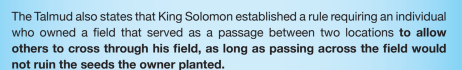


# Daf 81: THE TEN CONDITIONS STIPULATED BY YEHOSHUA BIN NUN

When Yehoshua Bin Nun brought B'nei Yisrael into Eretz Yisrael, he apportioned

the land among the *shevatim* (tribes). Each *shevet* (tribe) received its own share of the land. While Yehoshua parceled out the land, he warned the *shevatim* that the land would remain theirs only if they abided by the ten conditions he set before them.

One of the conditions was: If a person owned a forest, he must not drive away any flocks of goats or sheep that come to graze and eat the grass that grows between the trees, because the forest owner only needed the trees, and they would remain unharmed by the eating of the grass.





# ַדְּף פּ״א: עֲשֵׂרֶת הַתְּנְאִים יֹהוֹשׁע בּוֹ נוּוְ



בַּאֲשֶׁר יְהוֹשְׁעֵ בִּן נוּן הִכְנִיס אֶת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְאֶרֶץ יִשְׂרַאֵל, הוּא חָלֶק אֶת הַאֵרֵץ לַשְׁבַּטִים, בַּל

> שַׁבֶט קבֵּל נַחֲלָה מִשֶּׁלוֹ. בְּשְׁעָה שֶׁהוּא חִלֵּק לָהֶם אֶת הָאָרֶץ, אָמַר לָהֶם יְהוֹשְׁעַ שֶׁהָאָרֶץ תִּהְיֶה שֶׁלָהֶם רַק אִם הֵם יִנְהֲגוּ לְפִי עֲשָׂרָה תִּנָאִים שֵׁהוּא הִצִּיג בְּפְנֵיהֶם.

> אַחַד הַתְּנָאִים הוּא: אָדָם שֶׁיֵּשׁ לוֹ יַעַר לֹא יְגָרֵשׁ מִמֶּנּוּ עֲדָרִים שֶׁל צֹאן וּכְּ־ בָשִׂים שֶׁבָּאִים לֶאֱכֹל מִן הָעֵשֶׂב הַגָּדֵל בֵּין הָעֵצִים, כִּי הוּא אֵינוֹ צָרִיךְּ אֶלָא אֶת הַעֵצִים וְהָם אֵינַם נִזּוֹקִים.

הַתַּלְמוּד מְסַפֵּר שָׁגַּם שְׁלֹמֹה הַמֶּלֶךְ תִּקֵן תַּקְנָה, שָׁאָדָם שָׁיֵּשׁ לוֹ שָׂדֶה וְהוּא מְשַׁמֵּשׁ בְּמַעֲבָר בֵּין שְׁנֵי מְקוֹמוֹת, חַיָּב לְאַבְּשֵׁר לַאֲנָשִׁים אֲחֵרִים לַעֲבֹר בַּשָּׂדֶה בַּתְּקוּפוֹת שֶׁבָּהֶן הַמַּעֲבָר בַּשָּׂדֶה אֵינוֹ מִקָלְקֵל אָת הַזִּרַעִים.



### Daf 82: WHO ENACTED THE PUBLIC TORAH READING?

# דַּף פּ״ב: מִי תִּקָן אֵת ׳קריאַת הַתּוֹרָה׳יּ 🦠



Moshe Rabbeinu noticed that due to B'nei Yisrael's wandering in the desert for three consecutive days without learning Torah, the holy book had lost its preciousness to them. So, Moshe decreed that B'nei Yisrael should read the Torah every Monday, Thursday, and Shabbat mornings - so that no Jew would go longer than three days without learning Torah. According to Moshe's decree, on Mondays and Thursdays one person was required to have an aliyah to the Torah. Later on, Ezra the Scribe ruled that three people should be called up for aliyot to the Torah on those Torah-reading days.

It was Ezra the Scribe who instituted the reading of the Torah on Shabbat afternoon during the

Mincha service. He did so out of concern for people who, due to their hard work, were unable to come to the synagogue during the week. This second Torah reading on Shabbat afforded such people one more opportunity to hear the Torah each week.

| WEEKLY TORAH READING DAYS |       |
|---------------------------|-------|
| SUNDAY<br>[א']            |       |
| MONDAY<br>[ご]             | TORAH |
| TUESDAY<br>['\]           |       |
| WEDNESDAY<br>['T]         |       |
| THURSDAY<br>[ה']          | TORAH |
| FRIDAY<br>['1]            |       |
| SHABBAT<br>[שבת]          | TORAH |

לָאַחַר שַׁמֹשָׁה רַאַה שַׁכַּאֲשֵׁר בְּנֵי יִשְׂרַאֵל הַלְבוּ בַּמִּדְבַּר שָׁלשָׁה יַמִים וְלֹא לַמְדוּ תּוֹרֵה הִיא כָּבַר לֹא הַיָּתַה מִתוּקַה בַּצֵינֵיהֶם, עַמַד וְתָקָן שֵׁיִּקְרָאוּ בַּתּוֹרַה בכל יוֹם שׁני וּבכל יוֹם חמישׁי וּבכל שַׁבַּת וְכַךְ לֹא יִהְיֵה יִהוּדִי שֵׁיַעַבְרוּ עַלָּיו שָׁלשָׁ**ה יַמִּים בִּלִי לִלְמֹד תּוֹרָה**. בְּתַקַנַתוֹ שָׁל משָה רַבַּנוּ, הָיָה **אָדָם אֶחָד עוֹלֶה** לַתּוֹרָה בִּיָמִים שֵׁנִי וַחֲמִישִׁי. לְיָמִים תַּקָן עֶזְרָא הַסּוֹפֵּר שֵׁיִּקְרָאוּ לַתּוֹרָה לשלשה אנשים בּימים שני וחמישי.

עַזָרַא הַסּוֹפֶר הוּא גַּם זָה שֶׁתִּקֵן לָקָרֹא בַּתּוֹרָה בִּתִפִּלַת מִנְחַה שֵׁל שַׁבַּת. הוּא

תִּקֵן זֹאת מִתּוֹךְ דָאָגָה לָאֲנָשִׁים שֵׁמִפְּנֵי עֲבוֹדָתָם הַקַּשָׁה אָינַם יִכוֹלִים לַבוֹא לִבֵּית הַכִּנֵסֶת בִּאָמְצֵע הַשַּׁבוּעַ, וַלַבֶּן הוּא תִּקֵן שֶׁיִּקְרָאוּ בִּמִנְחָה בַּשַּׁבָּת כְּדֵי שֶׁיִּשְׁמְעוּ לְפָחוֹת עוֹד פַּעַם אַחַת קִרִיאַת הַתּוֹרָה.

#### **Daf 83: FIVE ELEMENTS OF DAMAGE**

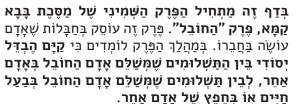
The eighth chapter of Masechet Bava Kamma, known as Perek Ha-Chovel begins on this daf. Perek Ha-Chovel includes a discussion regarding payments for injuries one person might cause another. In this perek, we learn there is a basic difference between payments made by one who injures another person and payments made by one who injures an animal or object that belongs to another.

The major difference is that one who injures another person must pay for "five elements [of damage]," while one who damages an animal or object is obligated to pay only the value of the damage, meaning the depreciation in the damaged item's assessed value.

The "five elements [of damage]" are:

- 1. Nezek (depreciation) the value of the damage caused;
- 2. Tza'ar (pain) the value of the pain caused to the injured person as a result of the injury;
- 3. Ree'pui (healing) the medical expenses for care of the injured person;
- 4. Shevet (unemployment) the amount the injured person loses because he can't work;
- 5. Boshet (embarrassment, shaming) the value of the embarrassment caused to the injured person.

## דף פ"ג: דיני חובל ומזיק



הַהַבְדֵּל הַגַּדוֹל הוּא בְּכַרְ שָׁ**הַמַּזִּיק אַדַם מִתְחַיֵּב** בַּ"חֲמִשַּׁה דָבַרִים" וְהַמַּזִּיק בַּעַל חַיִּים אוֹ חֶפֵּץ חַיַּב ַרַק בַּתַשָּׁלוּם עֲרֵךְ הַנַּזַק.

#### חֲמֵשֶׁת הַדְּבָרִים הַם:

**נַזַק** – לְשַׁלֵּם אֵת מְחִיר הַנַּזַק שַׁנָּגְרַם.

צַעַר - לִשַׁלֵּם עַל הַצַּעַר שַׁנְּגַרַם לוֹ בִּגְלַל שָׁהוּא - בַּעַר עַל הַצַּעַר חַבַל בּוֹ.

**רְפּוּי** – לְשַׁלֵּם אֵת דָּמֵי הָרְפּוּאָה כְּדֵי לְטַפֵּל בַּנֵּחְבַּל. שָׁבָּת - לִשַׁלֵּם אֵת הַסְּכוּם שֶׁהַנֵּחְבַּל מַפְּסִיד מִבַּךְ שֵׁאֵינוֹ יַבוֹל לַעֲבֹד.

ב**ּשָׁת** - לִשַׁלֶּם עֲבוּר הַבּוּשַׁה שַׁנְגַרְמַה לַנֵּחְבַּל.





# **Daf 84: "AUTHORIZED JUDGES"**

### דף פ״ד: דינים

Once a shor (ox) gored a man and injured him. The injured man went to the Beit Din to sue the owner of the shor under Torah law and asked the Beit Din to determine how much the shor owner would be required to pay. To his great surprise, the dayanim told him that they were not able to decide the halakhah on this matter, because a Beit Din is fit to judge such a case only if it is made up of dayanim "musmachim".

Dayanim musmachim are dayanim who were authorized to be dayanim by dayanim who were themselves authorized to be dayanim, and so on, going back in time to Moshe Rabbeinu. Only a dayan who received semichah (ordination, authorization) from one who himself received semichah going back to Moshe Rabbeinu was authorized to judge. Today we have no dayanim musmachim, but in a previous generation permission was granted for non-ordained judges to adjudicate common cases. However,

a shor that gores a person is not considered a common case.

מַעֲשֶה בָּשׁוֹר שֶׁנַגַח אָדַם וְהָזִּיק אוֹתוֹ. הַאַדַם שֶׁנְזַק פַּנַה לְבֵית דִּין כָּדֵי לִתְבַּעַ לִדִין תּוֹרָה אֶת בַּעַל הַשׁוֹר, וּבְקֵשׁ שַׁבֵּית הַדִּין יִקבַּע כַּמָה כֵּסֵף חַיָּב בַּעַל הַשּׁוֹר לְשַׁלֵּם עַל הַנֵּזֶק. לְהַפְּתַּעַתוֹ הַרַבַּה אַמִרוּ לוֹ הַדַּיַנִים שֶׁהֶם אֵינַם יְכוֹלִים לְפָסֹק הַלַכַה בִּדִין תּוֹרָה זֶה, מִפְּנֵי שֶׁבֵּית דִּין אֵינוֹ יָבוֹל לָדוּן אֶלָּא אִם בֵּן יוֹשְׁבִים בו דַיַנִים "מַסְמֵכִים".

דַיַּנִים מִסְמַכִּים הֶם דַּיַנִים שֶׁהְסִמְכוּ לְהִיוֹת דַּיַנִים עַל יָדֵי דַּיַנִים שָׁהָסְמֵבוּ לָהִיוֹת דַּיַנִים, כַּךְ עַד משָה רַבֵּנוּ. רַק דַּיַּן שֵׁקְבֵּל סְמִיכַה מְמִי שֶׁקְבֵּל סְמִיכָה עַד משָׁה רַבֵּנוּ יָבוֹל לַדוּן. אַמנַם בִּיַמֵינוּ אֵין דַיַנִים מִסְמַכִים, אַרְ בַּדּוֹרוֹת הַקּוֹדְמִים קַבַּלְנוּ רְשׁוּת שַׁאַפָּלוּ דַּיַנִים שָׁאֵינַם מִסְמַכִים יַדונו **מקרים מצויִים**, ושור שַׁנּוֹגֵחַ אַדַם אֵינוֹ מִקְרֵה מַצוּי.

#### Daf 85: PAYMENT FOR PAIN

A person who caused injury to another must pay him "five elements [of damage]," one of which is tza'ar (pain). If, God forbid, a person cuts off another person's hand, he must pay the victim for the tza'ar inflicted. In determining the amount of compensation, the tza'ar must be measured. But how can an intangible thing like pain be accurately measured?

On this daf the Talmud explains that we use various ways to check the extent of the tza'ar experienced by the person whose hand was severed. It depends on how the tragedy happened and on other details (e.g., the victim's age, profession, etc.) After all of the relevant variables are assessed, we estimate the amount that the offender must pay to make restitution for the tza'ar.

# דף פ״ה: תַשִּׁלוּם עַבוּר צַעַר 🍑



אדם שגרם נזק לאדם אחר חיב לשלם לו "חמשה דברים", בָּינֵיהָם: צַעַר. אָם חַלִּילָה וְחַס אַדַם קַטַע אֶת יַדוֹ שֶׁל חֲבֵרוֹ, עָלָיו לִשַׁלֵּם לוֹ גַּם עַל הַצַּעַר שֶׁנְּגַרַם לוֹ. כְּדֵי לָדַעַת כַּמָּה כְּסֵף עָלַיו לְשַׁלֵּם עַל הַצַּעַר, צָרִיךְ "לִמְדֹד" אֶת הַצַּעַר. וּבְכֵן, אֵיךְ ?מוֹדְדִים" צַעַר"

הַהַּלִמוּד בְּדַף זָה מַסְבִּיר שָׁבּוֹדְקִים בָּאוֹפַנִּים שׁוֹנִים מַה גֹּדֵל הַצַּעַר שָׁיֵשׁ לָבֶן אַדָם שַׁנִּקְשָּעַהּ יַדוֹ וְתַלוּי גַּם אֵיךְ זָה קַרַה וְעוֹד פָּרַטִים, וְעַל פִּי זֵה מַעַרִיכִים אֶת הַתַּשְׁלוּם שֵׁיֵשׁ לְשַׁלֵּם לוֹ עֲבוּר הַצֵּעַר.





#### **Daf 86: LAW REGARDING PAYMENT FOR EMBARRASSMENT**

### דף פֿ״ו: דִין הַמְבַיָּשׁ אֵת חֲבֵרוֹ 💽

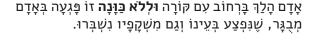


A person walked down the street carrying a beam and accidentally banged into an elderly person, breaking the old man's glasses and injuring his eye.

When the dayanim (judges) were asked to decide how much money the offender had to pay the injured person, they said that nezek (depreciation), tza'ar (pain), ree'pui (healing), and shevet (unemployment) must be paid, as we learned

from daf 83. The family of the injured person asked - why is the guilty party not obligated to pay a penalty for boshet (embarrassment, shaming) as well? After all, our father was embarrassed by the injury.

The dayanim replied: The payment for boshet is required only when a person embarrasses or shames another on purpose, but one who embarrasses another inadvertently is not required to pay boshet.



באשר נדרשו הדינים לפסק כמה כסף המזיק צריך לְשַׁלֵּם לַפַּצוּעַ, הֶם אָמְרוּ כַּךְ: נֵזֶק, צַעַר, רְפּוּי ושֶׁבֵת יֵשׁ לְשַׁלֶּם בִּדִיּוּק כִּפִי שֶׁלָּמַדְנוּ בִּדַף פּ"ג. כַּאֲשֶׁר בְּנֵי

> משפחתו של הפצוע שַׁאַלוּ: מַדּוּעַ אֵינְכֶם מַחַיִבִים אוֹתוֹ גַּם בשת? בּתשׁלוּם הַרֵי אָבִינוּ הָתְבַּיֵשׁ בַפָּצִיעַה,

השׁיבוּ: הַדַּיָּנִים בשת בתשלום מתחיב רק מי שבּישׁ אָת חַבֵּרוֹ בַּכַוּנַה, אַך מי שביש את חברו שלא בכונה אינו בתשלום מתחיב בשת.



## D'VAR TORAH: PARASHAT BESHALLACH



# דבר תורה: פרשת בשלח

Two major questions remained unresolved for B'nei Yisrael regarding the entire process of the Exodus from Egypt. They did not understand why Moshe repeatedly asked Pharaoh to let them go for only three days, and they also failed to grasp why they were instructed to borrow gold and jewelry from the Egyptians instead of taking it permanently. B'nei Yisrael received the answers to these questions at the splitting of the Red Sea, when they saw the Egyptians drowning and the treasures being cast up from the sea towards them. Then B'nei Yisrael realized that Moshe had made Egypt think they were planning to return, which is why he asked to leave for only three days and to borrow the jewelry. This led Egypt to go out and pursue them, ultimately leading to the sea's splitting and the great escape that ensued. Now, after having seen the complete picture and receiving answers to all their questions, B'nei Yisrael reached a high level of spirituality. "And they believed in Hashem and in Moshe, His servant."

שָׁתֵּי שָׁאֵלוֹת גָּדוֹלוֹת נִשָּׁאֵרוּ לֹא פָּתוּרוֹת מִבָּחִינַתַם שֵׁל בָּנֵי יִשִּׂרָאֵל, בִּנוֹגֵעַ לְכָל הַמַּהֻלָּךְ שֵׁל יִצִיאַת מִצְרַיִם. הֶם לא הבינו מדוע משה רבנו בקש מפרעה בכל פעם לצאת ַלְשָׁלוֹשָׁה יַמִּים בְּלְבַד, וְהֶם גַּם לֹא הֵבִינוּ מַדוּעַ אַמְרוּ לָהֶם לקחת את הכּסף והתּכשׁיטים מהמצרים בּהשׁאלה ולא ּלְקִיחָה לְעוֹלַם. אֶת הַתִּשׁוּבוֹת לְשָׁאֵלוֹת אֱלּוּ הֶם קְבְּלוּ בָּקְרִיעַת יַם סוּף, כָּשָׁרָאוּ אֶת הַמִּצְרִים טוֹבָעִים וָאֵת ָהָאוֹצַרוֹת שֶׁנָּפָלָטִים מֶהַיַּם לְכָוּוּנַם. בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הֵבִינוּ כִּי משֶׁה גַּרָם לְמִצְרַיִם לַחֲשֹׁב שֶׁהֶם אֲמוּרִים לַחֲזֹר, וַלַכֶּן בְּקֵשׁ לָצֵאת לִשָּׁלוֹשָׁה יָמִים בִּלְבַד וְרַק לְשָׁאֹל אֵת הַתַּכִשִּׁיטִים. זַה ַמָה שָׁהוֹבִיל אֶת מִצְרַיִם לַצֵאת וְלְרְדֹּף אַחֲרֵיהֶם, וְזֵה מַה שָׁהוֹבִיל בַּסוֹף לְקָרִיעַתוֹ שֵׁל הַיַּם וְלַנָס הַגַּדוֹל שֶׁהְתְרַחֲשׁ. עַכְשַׁו, כָּשֶׁרָאוּ יִשָּׂרָאֵל אֶת הַתָּמוּנַה הַמְּלֵאַה, וַקְבָּלוּ תָשׁוּבוֹת ּלְכָל שָׁאֵלוֹתֵיהֶם, הֶם הָגִּיעוּ לַמַּדְרֵגָה הַגָּבוֹהַ שֶׁל ״וַיַּאֲמִינוּ בה' וּבַמשׁה עבדּוֹ״.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N