





מסכת מגלה כ"א־כ"ז ו שבת פרשת בא מועד (2022 ריט טֶבֶת – ו' שָׁבט תשפּ״ב (872 ינוּאר 📗 Moed | Masechet Megillah 21-27 | Shabbat Parashat Bo | 29 Tevet - 6 Shvat (Jan. 2-8) Seder

### Daf 21: HONOR OF THE TORAH

דף כ"א: כָבוֹד הַתּוֹרַה



The Gemara describes Moshe Rabbeinu's forty days and forty nights learning Torah from HaShem. During that entire time, Moshe did not sit down as a sign of respect for the Torah, which is not an ordinary collection of wisdom. A person is obliged to learn Torah with a sense of piety and awe.

Today, we are also accustomed to learning Torah while sitting. However, from the time of Moshe Rabbeinu until the time of Rabban Gamliel the Elder (who lived before the destruction of the Second Beit HaMikdash), everyone learned Torah while standing, as a sign of reverence. In later generations, people found it more comfortable to sit for long periods of time while studying, and so Chazal permitted them to learn Torah while seated.

הַגִּמַרַא מִסַפֵּרֵת, כִּי כִשְׁמֹשֶׁה רַבֵּנוּ ע"ה לַמַד אֶת הַתּוֹרַה הַקְדוֹשֶׁה מִפִּי הַקַדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא, הוּא הַיַה אַרְבַּעִים יוֹם וָאַרְבַּעִים לַיָּלָה בַּשַּׁמַיִם! בָּאוֹתוֹ זְמַן, משָׁה רַבֵּנוּ ע"ה, עָמַד וָלֹא יַשַׁב, מִפְּנֵי שֶׁהַתּוֹרַה אֵינַהּ חַכְמַה רְגִילַה, וָצַרִיךְ לְלָמֹד אוֹתָהּ מִתּוֹךְ יִרְאַת שָׁמַיִם וְכָבוֹד רַב.

הַיּוֹם אַנוּ לוֹמִדִים תּוֹרָה גַּם כְּשֵׁאַנוּ יוֹשְׁבִים. אַךְ הֵיוֹדְעִים אַתֵּם? שֵׁמִנָמִיו שֵׁל משָׁה רַבֵּנוּ עָלַיו הַשַּׁלוֹם, עַד יַמַיו שֵׁל רַבּן גַּמַלִּיאֵל הַזַּקו (שֵׁחֵי מַעַט לְפַנֵי חַרַבַּן בַּיָת שָׁנִי), כַּל מִי ַשַׁלַמַד תּוֹרָה הַיָה עוֹמֶד וָלֹא יוֹשֶׁב מִפְּנֵי כִּבוֹד הַתּוֹרָה?! אִישׁ לֹא לַמַד תּוֹרָה כִּשָּׁהוּא יוֹשֶׁב. אַחַר כַּךְּ נַחַלְשׁוּ הַדּוֹרוֹת, אֲנָשִׁים נָהִיוּ חַלָּשִׁים יוֹתֵר, וְקַשֵּׁה הָיָה לַעֲמֹד בַּל הַזָּמַן, אוֹ-אַז הוֹרוּ חַבַמֵינוּ זָכְרוֹנַם לְבָרַכַה, שָׁאֵפְשַׁר לַשָּׁבֶת בִּשַּׁעַה שָׁלּוֹמִדִים תּוֹרַה.



# Daf 22: HOW MANY PEOPLE SHOULD BE CALLED UP FOR ALIYOT TO THE TORAH?

דף כ״ב: כַמַה אַנַשִׁים 🔷



The Torah is read every Monday and Thursday, as well as on Shabbat, fast days, Chanukah, Purim, Rosh Chodesh, Chol HaMo'ed, Yom Tov, and Yom Kippur. When the Torah is read, people are called up for alivot to recite the Torah blessings.

How many people need to be called up to bless the Torah? The Gemara states that a minimum of three people must be called during a public Torah reading. As such, there are three aliyot on Mondays, Thursdays and on fast days. However, on Rosh Chodesh and Chol HaMo'ed, four people are called up. On Yom Tov, five people are called up. On Yom Kippur, six people are called up. On Shabbat, seven people receive aliyot. A minimum of three verses must be read for each alivah.

The Chatam Sofer (Moshe Schreiber, early 19th century European rabbi), founds hints in Parashat Terumah to all the days on which Torah should be publicly read. The pasuk reads: "And this is the terumah (offering) you should take from them, gold, silver, and copper." The letters in the word "ZaHaV" (gold) hint at the 7th day (ב"Shabbat), the 5th day (ה"=Thursday) and the 2nd day (3=Monday). The letters of the word KeSeF (silver), hint at Yom Kippur (3), Sukkot (5) and Purim/Pesach (3). Lastly, the letters of the word NeCHoSHeT (copper), hint at Ner Chanukah (1), Rosh CHodesh

(n), Shavuot/Shemini Atzeret/Simchat Torah (v), and Ta'aniyot (n).

בכל יום שני וחמשי בשבוע קוראים בתורה, גם בשבת קֹדֵשׁ, בַּתַּעֵנִיּוֹת, בַּחַנְכַּה, בְּפוּרִים בִּרֹאשׁ חֹדֵשׁ, בְּחֹל הַמּוֹצֶד, בָּיָמִים טוֹבִים וּבִיוֹם הַכִּפּוּרִים. כִּשֶׁקּוֹרְאִים בַּתּוֹרָה, מַעֵלִים אূנַשִּׁים שֵׁיָבַרְכוּ בִּרְכַּת הַתּוֹרַה.

בַּמַה אַנַשִּׁים צַרִיךְ לְהַעַלוֹת? הַגַּמַרַא אוֹמֵרַת, שַׁיֵשׁ לְקָרֹא לְפַחוֹת לָשָׁלשָׁה אֲנַשִּׁים. לַכֵּן, בִּיוֹם שָׁנִי וַחֲמִשִּׁי וּבַתַּעֵנִיּוֹת, קוֹרָאִים לִשְׁלשָׁה אֲנַשִּׁים. בִּראשׁ חֹדֵשׁ וּבְחֹל הַמּוֹעֵד, קוֹרְאִים לְאַרְבַּעַה אֲנַשִּׁים. בִּיוֹם טוֹב – לַחֲמִשַּׁה. בִּיוֹם הַכְּפּוּרִים – לִשִּׁשַׁה, וּבִשַׁבַּת קֹדֶשׁ - לְשִׁבְעָה אֲנָשִׁים. כַּמָּה פְסוּקִים צָרִיךְ לִקְרֹא בָּבֶל עֵלָיָה? הַגִּמַרָא אוֹמֵרֵת, שֵׁצַרִיךְּ לִקְרֹא לְבַל הַפַּחוֹת שָׁלשַׁה פְסוּקִים בְּכַל עֵלְיַה.

יַלַדִים יָקָרִים! שִׁימוּ לֶב לַרָמֵז מַעַנַיון שַאַמַר בַּעַל "חַתַם סוֹפֵר" זָכָרוֹנוֹ לָבָרַכַה, שֶׁמַצֵא פַּסוּק, בּוֹ רְמוּזִים כַּל הַיַמִים שַׁבַּהֶם צַרִיךְ לִקָּרֹא בַּתּוֹרַה. בְּפַרַשַׁת תִּרוּמַה כַּתוּב: וְזֹאת הַתַּרוּמַה אֲשֶׁר תִּקָחוּ מֵאָתַם, זַהַב וַבְּסֵף וּנָחשַׁת".

המלה "זהב" רומזת ליום שבת, שהוא היום השביעי -ז', לִיוֹם חֲמִישִּׁי -ה', וּלִיוֹם שָׁנִי -ב'. הַמִּלֵּה "בַּסֵף" רוֹמֵזֶת לִיוֹם בָּפוּר, סְכּוֹת, פֶּסַח/פּוּרִים. הַמְּלָה "נְחֹשֵת" רוֹמֵזֶת לְנֵר חֲנְבָּה, (רֹאשׁ) חֹדֵשׁ, שַׁבוּעוֹת/שִׁמִינִי עֲצֵרֶת/שִׂמְחַת תּוֹרֵה, הַּעֲנִיּוֹת.



### Daf 23: MITZVOT THAT MUST BE FULFILLED IN THE PRESENCE OF A *MINYAN*

דף כ"ג: מצוות שיש

There are sacred obligations that can only be fulfilled by a minyan. "Barchu et HaShem HaMevorach": The chazan chants: "Barchu et HaShem HaMevorach during Shacharit and Aravit, only when there is a minyan. בּמַאַמַר זָה נִלְמַד עַל דָּבַרִים שַבִּקְדַשַה שַרָק עַשַרַה אַנשִים יַחַד יִכוֹלִים לִקָיֵם אוֹתַם. "בַּרְכוּ אֵת ה' הַמְבֹרַך": ָבָּתְפָלַת שַׂחֲרִית וּבָתְפָלַת עַרְבִית אוֹמֵר הַחַזָּן "בָּרְבוּ אֶת ה' ַהַמִבֹרֶךְ", וַהַצְבּוּר עוֹנֵה "בַּרוּךְ ה' הַמִבֹרֶךְ לִעוֹלֵם וַעֵד". ַרָק אָם יֵשׁ עֲשַׂרָה אֲנַשִּׁים נָתַן לוֹמֵר "בַּרָכוּ אֶת ה' הַמְבֹרַך".

Chazarat HaShatz, Kedusha, and Kaddish: Only when there is a minyan, the tzibur first recites the Amidah quietly on their own, after which, the chazan repeats the Amidah prayer out loud. In addition, both the Kedusha and the Kaddish are only said in the presence of a minyan. Ten people also must be present in

מִתְפַּלְלִים יַחַד, תִּחְלַּה הֶם מִתְפַּלְלִים בִּלַחֲשׁ אֵת תְּפָלַת הָצֵמִידָה וְאַחַר כָּךְ הַחַזַן חוֹזֵר בִּקוֹל עַל הַתַּפַלַה. אַר זאת הוא עושה רַק אָם יֵשׁ עַשַׂרַה אַנַשִּים. גַּם "קִדְשַה" וְקַדִּישׁ אֵין אוֹמְרִים אֵלַא

חַזַרַת הַשַּׁ"ץ, קדשָה וְקַדִּישׁ: כִּשְׁעַשַׂרַה אַנַשִּׁים

order to read Torah and the Haftarah.

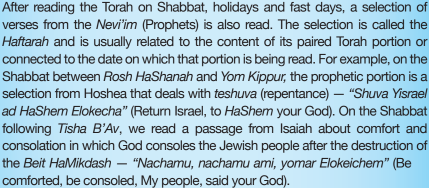
בַּפַנִי עַשַׂרָה אַנַשִׁים וְגַם כַּדֵי לָקרֹא בַּתּוֹרַה וִלְקָרֹא הַפְּטָרָה בַנַּבִיא, צַרִיךְ עֲשַׂרָה אֲנַשִׁים.

The Gemara say that when three people recite Birkat HaMazon together, it constitutes a zimmun (invitation to the communal recitation of the blessings) and the leader adds - "Nevarech she'achalnu mi'Shelo", and the three respond — "Baruch she'achalnu mi'Shelo, u've'tuvo chayeenu". When ten people recite Birkat HaMazon together, HaShem's name is added. The leader invites the others to recite Birkat HaMazon by saying - "Nevarech Elokeinu she'achalnu mi'Shelo" and the gathered respond — "Baruch Elokeinu she'achalnu mi'Shelo, u've'tuvo chayeenu".

הַגַּמֵרָא אוֹמֵרֶת, כִּי אָם שָׁלשָׁה אַנַשִּׁים אוֹ יוֹתֶר מַזַמְנִים, הַמַזְמֵן אוֹמֵר "נְבַרֶךְ שֵׁאָבַלְנוּ מִשֵּׁלוֹ" וְהֶם עוֹנִים לוֹ, "בַּרוּךְ שֵׁאָבַלְנוּ ָמִשֶּׁלוֹ, וּבָטוּבוֹ חַיִינוּ". אֲבַל כִּשָּׁעֲשַׂרֵה אֲנַשִׁים מְזַמִּנִים יַחַד, מוֹסִיפִים אֵת שֵׁם הַשֵּׁם וְהַמְזַמֵּן אוֹמֵר "נָבָרֶךְ אֵלֹקֵינוּ שֵׁאַבַלְנוּ ָמִשֵּׁלוֹ", וְהֶם עוֹנִים, "בַּרוּךְ אֱלֹקֵינוּ שֲאָבַלְנוּ מִשֵּׁלוֹ וּבְטוּבוֹ חַיִינוּ".

### **Daf 24: READING THE HAFTARAH AFTER** THE TORAH READING

# דַּף כ״ד: קריאַת הַפְּטַרַה



אַחֲרֵי שֵׁקּוֹרָאִים בַּתּוֹרָה בִּשַׁבַּתוֹת, בַּחַגִּים וּבַתַּצֵנִיּוֹת, קוֹרָאִים פָּסוּקִים מָן הַנַּבִיא. בָּדֵרֶךְ כִּלַל קוֹרָאִים בַּנַּבִיא פָּסוּקִים שָׁקָשׁוּרִים לַפַּרֵשָׁה אוֹ לַתַּאַרִיךְ שָׁבּוֹ נִמְצֵאִים. לָמַשָׁל, בַּשַּׁבָּת שֶׁבֵּין רֹאשׁ הַשָּׁנָה לִיוֹם הַכְּפּוּרִים קוֹרְאִים בַּנָבִיא הוֹשֵׁעַ, פְּסוּקִים הָעוֹסְקִים בְּעִנְיַן תִּשׁוּבָה, "שׁוּבָה יִשִּׂרָאֵל עַד ה' אֱלֹקֵיךְּ". בַּשַּׁבַּת שֵׁאַחֵרֵי תִשְׁעָה בִּאָב קוֹרְאִים פָּסוּקִים מְסֵפֵר יִשַׁעִיָהוּ, הַעוֹסְקִים בָּנַחַמַה שֵׁמִנַחֵם הַקַבַּ"ה אֵת בִּנֵי יִשְׂרָאֵל אַחֲרֵי הַחֻרְבָּן, "נַחַמוּ, נַחַמוּ, עַמִּי. יאמַר אַלקיבָם".

Why do we read the Haftarah? During the time of the Antiochus, the Greeks forbade reading the Torah in synagogues. Forced to comply, the Chachamim established the tradition of reading from the Navi'im instead. "Levush" (Rabbi Mordechai ben Avraham Yoffe – a 16th century posek and commentator), explains that the Chachamim called the reading "Haftarah," since during that time, reading from the Neviim "patra" (exempted) them from the obligation to read Torah, as it provided a temporary replacement for the Torah. Even after the anti-Torah decree was rescinded, the practice of reading the Haftarah remained in place. Ideally, the Haftarah should include 21 verses, though some have fewer verses if the selected topic does not have that much text.



הַקָּרִיאַה בַּנַבִיא מִכְנַה "הַפְּטַרַה". מִי תַקָן לָקָרֹא הַפָּטַרַה? בַּתַקוּפַת אַנָטִיּוֹבוּס ָהָרֶשָׁע, גַּזָרוּ הַיִּוָנִים שֵׁאָסוּר לִקְרֹא בַּתּוֹרָה בָּבֵית הַכְּנֵסֶת. לֹא נוֹתְרָה בָרֵרָה וַחַכַמִים תַּקנוּ שֵׁיַקראוּ בַּנַבִיא, כִּי הַיַוַנִים לֹא אַסְרוּ לָקָרֹא בַּנָבִיא. הַ"לְבוּשׁ" (סְמַן רפ"ד). מַסְבִּיר, שֵׁלַכֵן הַקְּרִיאַה בַּנַּבִיא מִכְנַה "הַפְּטֶרַה", מִפְּנֵי שֵׁבִּאוֹתָהּ תִּקוּפַה פַּטְרַה אוֹתָם הַקָּרִיאָה בַנַּבִיא מִלְּקִרֹא בַתּוֹרָה,

בִּי הִיא הַיָּתַה בִּמִקוֹם קָרִיאַת הַתּוֹרֵה. מֵאַז נוֹתְרַה תַקַנַת הַקריאַה בַּנַבִיא (אַבוּדַרָהַם). הַגַּמַרַא אוֹמַרַת, שַׁבַּדֵרַךְּ בָּלָל אֵין לִקָּרֹא פַּחוֹת מֵעֵשִׂרִים וְאֵחָד פִּסוּקִים בַּנָבִיא.



## **Daf 25: HOW DOES A PERSON BECOME GOD-FEARING?**

# דף כ"ה: איד אדם נהיה ירא שמים?



There are certain *mitzvot* that can only be fulfilled once each year. For example, eating matzah is a mitzvah only on Pesach. Other mitzvot can be fulfilled once each week, like the mitzvah of Shabbat observance. Some mitzvot can only be fulfilled during the day and not at night, e.g., the mitzvah of tzitzit and the mitzvah of tefillin.

On this daf, we learn about several mitzvot that are possible to fulfill at any time, all the time, without exception. One of those mitzvot is "Yir'at Shamayim" (fear or awe of Heaven). What is the mitzvah of "Yir'at Shamayim"? The Gemara says that at the time a person is born, it is predetermined what his or her life will look like and whether or not s/he will live a long life. However, it is not determined whether that individual will possess Yir'at Shamayim, as that trait is determined by each individual.

How do people determine whether or not they possess Yir'at Shamayim? Individuals must observe and take stock of their own actions. Chafetz Chayim (Rabbi Israel Meir Kagan 1838-1933) explained that when the yetzer hara (evil inclination) incites and seduces a person to commit an aveira (transgression), that person must think: "Indeed, Hashem sees everything I do, and if I commit an aveira (transgression), I will be punished." That manner of thinking would lead an individual to become and remain a Yar'eh Shamayim, and through doing so, be spared from violating any prohibitions. The destruction of the Beit HaMikdash — "Nachamu, nachamu ami, yomar Elokeichem" (Be comforted, be consoled, My people, said your God).

יָשׁ מִצְוּוֹת שֵׁנּוֹהֲגוֹת פַּעֵם אַחַת בִּשָּׁנָה בִּלְבָד, לְמַשָּׁל, תִּקִיעַת שׁוֹפַר נוֹהֶגֵת רַק בִּרֹאשׁ הַשַּׁנָה; אֲכִילַת מַצָה - רַק בִּפֶסַח. יֵשׁ מִצְווֹת הַנּוֹהָגוֹת פַּעַם בִּשַׁבוּעַ, לְמַשַׁל, מִצְוַת הַשַּׁבַּת, וְיֵשׁ מִצְווֹת הַנּוֹהַגוֹת רֵק בַּיּוֹם וַלֹא בַּלַיִלָה, לִמְשַׁל, מִצוַת צִיצִית וּמִצְוַת תִּפְלִין.

בַּדַף זָה לוֹמַדִים, שַׁיֵשׁ מִצְווֹת שַׁאֲפַשַׁר לְקַיֵם אוֹתַן בַּל הַזָּמַן, בַּל רָגַע, בִּלִי הַפְּסַקָה. אַחַת הַמְּצִוֹת הַלַּלוּ הִיא מִצְוַת "יָרָאַת הַשֶּׁם". מַהִּי מִצְוַת "יָרָאַת ה'"? הַגִּמַרָא אוֹמֵרֶת, שֵׁכִּשֵׁאָדָם נוֹלַד - קוֹבְעִים בַּיצַד יָרַאוּ הַחַיִּים שַׁלּוֹ, אָם יָחֵיֶה שַׁנִים רַבּוֹת, אָם לא, אַבַל אֵין קוֹבִעִים אָם תִּהְיֵה לוֹ יִרְאַת שַׁמַיִם, זָה קוֹבֶעַ הַאַדַם עַצְמוֹ.

אֵיךְ הוּא קוֹבֵעַ? עַל יְדֵי שֶׁהָאָדָם חוֹשֵׁב וּמִתְבּוֹנֵן בַּמַעשִיו. בַּעַל הַ"חַפַּץ חַיִים" זָבֵר צַדִּיק לְבַרַבַה מַסְבִּיר ("בֵּאוּר הַלָּכָה" סְמָּן א"), שֶׁכִּשֶׁהַיֵּצֵר הָרַע מָסִית וּמְפַתֵּה אֶת הַאַדָם לָעֲשׂוֹת עֲבֵרָה, יַחֲשֹׁב הַאַדַם לַעַצְמוֹ: "הַרֵי עַבִשַּׁיו הַקַבַּ"ה רוֹאָה כַּל מַה שַׁאַנִי עוֹשֵה, וַאָם אָחֵטֵא, עוֹד אַקבָּל עַל כַּךְ ענִשׁ״. כַּךְ הוּא יָהְיֶה יְרֵא שָׁמַיִם כָּל יָמָיו וְיִזְכֶּה לְהִנָּצֵל מִן הָאִסּוּרִים.

### Daf 26: THE TRIBE OF BENJAMIN AND THE HOLY OF HOLIES

# דף כ״ו: שַבַט בַנִימין וַקְדַשׁ הקַדַשִּים 🍑



After B'nai Yisrael conquered Eretz Yisrael, Yehoshua Bin Nun parceled out the land to the shvatim (tribes). A lottery system was employed to determined which territory would be given to which tribe. The city of Jerusalem was assigned to Shevet Yehudah. However, certain sections of the Beit HaMikdash were assigned to the neighboring tribe of Binyamin.

The Gemara relates that the location where the miz'be'ach (altar) was constructed belonged to Shevet Binyamin, except for a small portion of the miz'be'ach was in a Yehudah's territory. Binyamin the son of Yaakov knew through Divine inspiration that one day his descendants would have most, but not all, of the altar on their territory. He agonized every day questioning why he did not merit having the entire miz'be'ach in his region.

Hashem saw that Binyamin was extremely upset and promised that Binyamin would have the privilege of hosting the Shechina (Divine Presence) in his tribal portion. Indeed, the Kodesh

Kodashim (Holy of Holies) was included in Binyamin's inheritance. The Kodesh HaKodashim was home to the Aron HaBrit (Ark of the Covenant) and the kaporet (ark covering), and that was where the Shechina resided.



אַחֲרֵי שֶׁבְּנֵי יִשְׂרָאֵל בָּבְשׁוּ אֶת אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל, חִלֵּק יָהוֹשָׁעַ בַּן נוּן אָת הַאַרֵץ לִשְׁבַטִים, וְכַל שָׁבֵט קבֵּל חֵלֵק מִן הָאָרֵץ. לִפִּי מָה קָבְעוּ אֵיזֵה חֵלֵק יִקַבֵּל כַּל שַׁבֶּט? לְפִי גוֹרָל! הָעִיר יְרוּשָׁלַיִם עָלְתָה בְגוֹרָלוֹ שֶׁל שַׁבֵט יָהוּדָה, אַךְ חֲלָקִים מִשֵּׁטֵח בֵּית הַמִּקְדָּשׁ עַלוּ בַגּוֹרָל בִּחֶלֶק שַׁבֵט בִּנִימִין.

הַגִּמַרָא מְסַפֵּרֵת, שֶׁהַמָּקוֹם שֵׁבּוֹ הַמִּזְבֵּחַ הַיָה בַּנוּי, שַׁיַךְ הַיָה לְשֵׁבֵט בִּנִימִין, חוּץ מְחֵלֵק קַטַן שָׁל הַמַּזְבֶּחַ שָׁהַיָה בְמַקוֹם שֵׁשַׁיַךְ לִשְׁבֵט יְהוּדַה. בַּנַיַמִין הַצַּדִּיק יַדַע בָּרוּחַ הַקְדֵשׁ, שַׁיַבֹּא יּוֹם וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל יִכַּנָסוּ לָאֵרֵץ יִשְׂרָאֵל, וְהַשַּׁבֵּט שׁלוֹ יִזְכֵּה בַּמַקוֹם שֵׁל הַמִּזְבָּחַ, חוּץ מְחֶלֶק קַטַן שֵׁיָזַכּוּ בוֹ שֶׁבֵט יָהוּדָה, וְכַל יִמֵי חַיָיו הִצְטַעֵר, מַדּוּעַ לֹא זָכָה בָכַל הַמִּזְבֵּחַ.

ָרָאָה הַקָבָּ"ה שֶׁבִּנִיָמִין מִצְטַעֵר כַּל כַּךְ, אָמַר הַקָבַ"ה: בִּנִיָמִין יִזְכֵּה שֵׁהַשָּׁכִינַה הַקְדוֹשָׁה תִּהְיֵה בַחֶלָקוֹ. וּבֵאֶמֶת, זַכַה שֶׁבֶט בִּנִיַמִין וִקְדֵשׁ הַקַּדַשִׁים נַפַל בִּחֶלָקוֹ. בִּקֹדֵשׁ הַקָּדָשִׁים נִמְצַאִים אֲרוֹן הַבִּרִית וָהַכַּפֹּרֵת וִשָּׁם שָׁרְתָה הַשִּׁכִינָה.



# **Daf 27: WHY RABBI ZAKKAI MERITED A LONG LIFE**

# דף כ״ז: מדוע זכה רבי זכאי לאריכות ימים?



The Gemara tells a wonderful story about Rabbi Zakkai, who was blessed with longevity. Rabbi Zakkai's disciples approached him and asked: "Rabbeinu! By virtue of what qualities did you merit such a long life?" Rabbi Zakkai answered: "I was very meticulous about several significant things. Most importantly, I strictly observed and never neglected the mitzvah of sanctifying the Shabbat day by reciting the

blessing over wine." This piety went beyond the letter of the law, as it is permissible for a person who lacks wine to recite Kiddush over bread.

Rabbi Zakkai continued and told his students that his elderly mother was also extremely conscientious about fulfilling the mitzvah of Shabbat Kiddush. One Friday, when his mother saw she didn't have enough money to purchase wine for Kiddush, she sold the kerchief that was on her head and used the proceeds to buy Kiddush wine. Thanks to his mother's meticulous observance of the *mitzvah* of *Kiddush*, she earned the privilege of wealth.

When she died, she begueathed 300 barrels of wine to her son. When Rabbi Zakkai passed away, at a ripe old age, he left behind an inheritance of 3,000 barrels of wine.

הַגָּמַרָא מִסַפֵּרָת מַעֵשָה מִפְלָא בָרַבִּי זַכַּאי. רַבִּי זַכַּאי זָכָה לַאֲרִיכוּת יָמִים וְחַי שָׁנִים רַבּוֹת, וְהַגְּמָרָא מְסַפֶּּרֶת שַׁאַלוּ אוֹתוֹ: "רַבֵּנוּ! מִפְּנֵי אֵיזוֹ זְכוּת זַכִית לָהַאֵרִיךְ יַמִים?". עַנַה רַבִּי זַכַּאי: "בִּי הָקפַּדְתִּי מָאֹד עַל שָׁלשָׁה דָבַרִים חֲשׁוּבִים". אַחַד הַדְּבַרִים הַחֲשׁוּבִים שַׁהַקפִּיד עַלֵּיהָם הוּא, שַׁמֵּעוֹלַם לֹא בְּטֵּל אֶת מִצְוַת

> הַקְדוּשׁ בִּשַׁבַּת קֹדֵשׁ וְהִקְפִּיד לְקַדֵּשׁ עַל הַיַין, אַפִּלּוּ שָׁמִי שָׁאֵין לוֹ יַיִן יָבוֹל לִקַדֵּשׁ עַל חַלָּה.

הוֹסִיף וִסְפֵּר לַהֶם רַבִּי זַכַּאי: גַּם אָמִי הַיָּשִׁישַׁה הָקּפִּידַה עַל בַּךְ בְּיוֹתֵר. פַּעַם אַחַת, בְּעֶרֶב שַׁבָּת, רַאַתָה אָמִּי שֵׁאֵין לָנוּ כֵּסֵף לִיַיִן עַבוּר קִדּוּשׁ, וָהִיא מַכָּרָה אֵת אַחַת הַמִּטְפַּחוֹת שָׁלַהּ בָּדֵי לִקְנוֹת יַיְן! בָּזַבוּת הַהַקפַּדַה עַל מִצְוַת הַקְדּוּשׁ, זַבְתַה הַאָּמַא לַעֲשִׁירוּת וּבְשַׁנִּפְטַרַה הוֹרִישַׁה לִבְנַהּ שָׁלשׁ מֵאוֹת חַבִּיּוֹת יַיִן.

בַּשֶׁרַבִּי זַבַּאי נִפְטֵר בִּשִּׁיבַה טוֹבַה, הוּא הוֹתִיר אַחַרִיו יִרְשַּׁה שֵׁל שִׁלשֵׁת אֲלָפִים חָבִיּוֹת יַיִן.



### D'VAR TORAH: PARASHAT BO

The beginning of Parashat Bo, mentions the concept of "hachbadat ha-lev" (hardening of the heart), which continually repeats itself several times in other parshiyot. Pharoah's heavy heart prevents him from hearing or seeing the profound suffering and the destruction that befell his people. Egypt was destroyed, its economy was collapsing, and he insisted upon standing his ground. "The hardening of Pharoah's heart" also applies today, and it presents itself as stubbornness to continually insist on one holding one opinion, without being willing to hear other ideas. Insistence of holding the same one position can prevent a person from progressing. Sometimes, it can even hurt that person. This is like Pharoah, whose heart sealed, leading him to refuse to listen to or accept opinions from those around him, which led to the destruction of Egypt.

# דָבַר תּוֹרַה: פַּרַשַׁת בֹּא

בָּתְחַלֵּת פַרַשַּׁתֵנוּ מִזְכַּר מִשַּג **"הַכִּבַּדַת הַלֶּב**" הַהוֹלֵךְ וְחוֹזֵר עַל עַצְמוֹ מִסְפַר פָּעַמִים בַּפַרַשׁוֹת הַאַחַרוֹנוֹת. לִבּוֹ הַכַּבֶד שֵל פַּרְעה מוֹנֵעַ מְמֵנוּ לָשָׁמֹעַ וַלָּרָאוֹת אֶת הַסֶבֶל הַגַּדוֹל וָאֶת הַחַרְבַּן שעובר על העם שלו. מצרים חרבה, הבּלבּלַה קוֹרֶסֶת וָהוּא מָתְעַקֶשׁ לַעֲמֹד עַל שֵׁלוֹ. "הַבְּבַּדַת לָבּוֹ שֵל פַרְעה" שַיֶּבֶת גָם בִּיַמִינוּ, וְהִיא מִתְגַלָּה בעקשנות לעמד כל הזמן בדעה אחת מבלי לָהִיוֹת מוּכָן לְהִפָּתַח וְלִשְׂמֹעַ דֵּעוֹת נוֹסְפוֹת. הַהָּנַעֵלוּת לַעֵמֹד כַּל הַזְּמַן בָּאוֹתַהּ דֻּעָה יְבוֹלֵה לָמָנֹעַ מֶהַאָדַם לָהָתְקָדֵם וּלִעָתִים אַף לִפָּגֹעַ בּוֹ, בָּדוֹמֵה לְפַרְעה שֶלְבּוֹ נִנְעֵל וְלֹא הָסְכִּים לְשִׁמֹעַ וּלְקַבֵּל מְסּוֹבְבָיו, וּבְכָךְ הֵבִיא לְחֻרְבָּנָהּ שֵׁל מִצְרַיִם.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

