





(2023 תשפ"ג (9־15 ניסן Seder Nashim | Masechet Sotah 11-17

שבת פרשת Shabbat Parashat

7"7-8"7 סוטה 18-24 Shemini

מסכת (Apr. Nissan





## **Daf 11: THE WONDEROUS MIRACLE WITH FISH**

דף י״א: הַנֶּס הַמּוּפְלַא עם הַדַּגִּים

When our ancestors were in Egypt, the Egyptians enslaved them with strenuous, cruel jobs, and abused them severely. Amidst these terrible hardships, God would perform miracles for Am Yisrael.

The Talmud relates that the women of that time were righteous and took care of their forlorn husbands who worked exhaustingly in the fields. The righteous women wanted to bring food and drink to their husbands. When they went to the well to draw water, God miraculously summoned small fish into their bucket—and miracle of miracles, when they lifted the bucket from the well, half was filled with water and half was filled with fish. This way, the women had both water and fish to give to their husbands.

כָּשֶׁהַיוּ אֲבוֹתֵינוּ בָּמָצְרַיִם, הַמָּצְרִים שָׁעְבָּדוּ אוֹתַם בַּעבוֹדוֹת קָשׁוֹת וְאַכְזָרִיּוֹת וְהָתְעַלִּלוּ בָּהֵם קָשׁוֹת. בִּתוֹךְ

> הצרות הנוראות היה הקב״ה עושה נסים לעם ישראל.

> התלמוד מספר כי הנשים באותה תקופה ָהָיוּ צִדְקַנִיּוֹת וִדָאָגוּ לַבְּעַלִים הַמִּסְכֵּנִים שֶׁעַבְ־ דוּ קָשֶׁה בַּשָּׂדֵה. הַנָּשִׁים הַצִּדְקָנִיּוֹת רָצוּ לִהָ־ בִיא מַאֲכָל וּשָׁתִיַּה לַבְּעַלִים שֵׁלָּהֵן. **כִּשֵּׁהֵן הַיוּ** הוֹלְכוֹת לַבָּאֵר כָּדֵי לְשָׁאוֹב מַיִם, הַקַבַּ״ה זַימֵן לַהֶּן דָגִים קָטַנִּים בַּתוֹךְ הַדְּלִי בְּנָסֵי ַנּסִּים, וּכִשֵּׁהֶעֵלוּ אֵת הַדְּלִי מְן הַבָּאֵר הַיָה ָחֶצִיוֹ מַלֵּא בְּמַיִם וְחֶצִיוֹ בְּדָגִים, וְכַךְ הַיָה לַהֶּן גַם מַיִם וָגַם דַּגִּים לַתֶּת לַבְּעַלִים שֶׁלַהָן.



### Daf 12: PHASES OF THE DECREES IN EGYPT

דף י"ב: שלבי הגזרות במצרים



On this daf, the Talmud arranges the incidents and harsh decrees the Egyptians imposed on our ancestors in Egypt according to the order in which they occurred. At first, the evil Pharaoh commanded midwives, Shifra and Pu'ah, to quietly kill any Jewish baby boys immediately after they were born, without having anyone notice. When the wicked Pharaoh realized that the midwives had not obeyed his words-and that they even provided the babies with food-he appointed soldiers and ordered them to kidnap the Jewish male babies

and throw them into the Nile. After some time, the astrologers told Pharoah of their prophecy that the savior of Israel was about to be born. However, they were unable to foretell whether this savior was from among B'nei Yisrael or from the nations of the world. The wicked Pharaoh immediately decreed that "all male babies should be thrown into the Nile" - i.e., all baby boys were to be thrown into the Nile, both Jewish and non-Jewish.

בַּדַף זֶה הַתַּלְמוּד מְסַדֵּר אֶת הַאֵירוּעִים וְהַגָּזֵרוֹת הַקּשׁוֹת שָׁגַּזָרוּ הַמִּצְרִים עַל אֲבוֹתֵינוּ בִּמִצְרַיִם, לְפִּי סֵדֵר התרחשותם. בתחילה פרעה הרשע פקד על המילדות, שָׁפָרָה וּפוּעָה, שֶׁכָּשָׁנוֹלֶד תִּינוֹק יָהוּדִי – תַּהַרוֹגְנַה אוֹתוֹ בשקט, בּלי שאישׁ יַשִּׁים לָב. כֹּשַּפַרעה הַרְשַׁע נוֹכַח לראוֹת שֶׁהַמְיַלְדוֹת לֹא צִיָּתוּ לְדָבָרַיוֹ, וְהֵן אַף דָּאֲגוּ לַתִּינוֹקוֹת לָאוֹכֵל, **הוּא מִינָה קַלְגַּסִּים** וִצִּיּוָה עֵלֵיהֵם לַחֲטוֹף אֵת התינוקות היהודים ולהשליך אותם ליאור. אחרי תקופה אַמָרוּ לוֹ הַחוֹזִים בַּכּוֹכָבִים כִּי הֶם רוֹאִים שֶׁהַמּוֹשִּׁיעַ שֶׁל יִשִּׂרָאֵל עָתִיד לְהִיוָּלֵד אַךְ אֵינָם מַצִּלְיחִים לְרָאוֹת אָם הוּא

> מבני ישראל או מאומות הַעוֹלַם. מִיַּ**ד גָזַר פַּרְעֹה** הַרַשַע ״כַּל הַבָּן הַיִּלּוֹד הַיָאוֹרה תשליכוהו״ – אֶת כַּל הַתִּינוֹקוֹת לְהַשָּׁלִיך לַיָאוֹר, גַּם תִּינוֹקוֹת יָהוּדִים וְגַם תִּינוֹקוֹת נוֹכְרִים.



## Daf 13: MOSHE WITH YOSEF'S COFFIN

## דף י"ג: משה וארונו של יוסף 🦠



Before Yosef the tzaddik (righteous) died, he made B'nei Yisrael

vow they would bring up and bury his bones in Eretz Yisrael. On the day B'nei Yisrael were about to leave Egypt, they were all occupied taking silver and gold from the Egyptians. However, Moshe Rabbeinu eschewed that endeavor and instead busied himself with the retrieval of Yosef's coffin.

The Talmud relates that Moshe Rabbeinu did not know where Yosef's coffin was buried. Moshe went to Serach, daughter of Asher, who was extremely old and had been alive at the time of her uncle Yosef's passing. She told Moshe that the Egyptians had placed Yosef's body in a metal coffin and immersed it in the Nile as a segulah (curative charm) for the Nile to overflow with water. Moshe Rabbeinu went to the banks of the Nile and declared: "Yosef! Yosef! The time has come for God to redeem Am Yisrael from Egypt. The time has come to fulfill our vow to transfer your bones to Eretz Yisrael." Yosef's coffin promptly

floated to the surface. Moshe Rabbeinu took the coffin and carried it through the desert for 40 years.

ַלְפָנֵי שֵׁיּוֹסֵף הַצַּדִּיק נִפָּטַר הוּא הִשָּׁבִּיע אֵת בְּנֵי

ישראל שיעלו את עצמותיו לקבורה **בּאַרץ יִשִּׂרָאַל.** בַּיּוֹם שַׁבּוֹ בְּנֵי יִשַּׂרָאַל עַמִדוּ לַצֶאת מִמְּצְרַיִם, כּוּלַם הַיוּ עַסוּקִים בִּנָטִילַת כֵּסֵף וִזַהַב מָן ַהַמָּצִרִים, אַךְ מֹשֶׁה רַבֵּנוּ וִיתֵּר עַל כָּךְ ועסק בּארוֹנוֹ שׁל יוֹסף.

הַתַּלְמוּד מְסַפֶּר שֵׁמֹשֵׁה רַבֵּנוּ לֹא ידע היכן קבוּר ארוֹנוֹ שׁל יוֹסף. הלרְּ מֹשֶׁה אֶצֶל סֶרַח בַּת אֲשֶׁר, שֶׁהַיִּתַה זְקַנַה בִּיוֹתֵר וְחַיֵה עוֹד מִתְּקוּפַת יוֹסֵף הַצַּדִיק שָׁהַיַה דּוֹד שָׁלַהּ, וְהִיא סִיפָּרַה לוֹ שהמצרים הנּיחוּ את גוּפתוֹ שׁל יוֹסֵף בָּתוֹךְ אַרוֹן מַתֵּכֵת וְהַטְבִּיעוּ אוֹתוֹ בַּיָאוֹר כָּסָגוּלֵה לְכַרְ שֶׁהַנִּילוּס יָהְיֵה מִשׁוּפַּע בְּמַיִם. **הַלַּךְ מֹשֵׁה רַבֵּנוּ** לִשְּׁפַת הַנִּילוּס וְאַמֵּר: "יוֹסֵף! יוֹסֵף! ָהְגִּיעַ הַזִּמַן שָׁהַקַבַּ״ה גּוֹאֵל אֵת עַם יִשָּרָאֵל מִמִּצְרַיִם, הָגִּיעַ זְמַנֵּנוּ לְקַיֵּם אָת הַשָּׁבוּעָה לְהַעֵלוֹת אֶת עַצְמוֹתֵיךְ **לְאֵרֵץ יִשִּׂרָאֵל״.** מִיָּד צָף אַרוֹנוֹ שֵׁל יוֹסֵף

וּמֹשֵה רַבֵּנוּ נָטָלוֹ וִהָלַךְ עִמּוֹ בַּמִּדְבָּר אַרְבָּעִים שָׁנָה.



## Daf 14: THE MITZVAH OF BESTOWING LOVING-KINDNESS

# דף י"ד: מצות גמילות חסדים

מצוה מן התורה לגמול חסד עם הזולת, ועלינו לְלְמוֹד מֶהַנְהָגָתוֹ שֵׁל הַקָבָ״ה שֵׁעָשָׂה טוֹבוֹת עִם בָּנֵי אָדָם. לְמָשָׁל, לְאָדָם הָרָאשׁוֹן וּלְאָשָׁתּוֹ חַוָּה **הי** עשה בגדים; את אברהם אבינו הוא ביקר כשהיה **חוֹלֵה**. אֵת יִצְחַק אַבִינוּ הוּא **נִחֵם אַחֲרֵי פִּטִירַתוֹ שֵׁל** אַבָּרָהַם אַבִּינוּ, אֶת מֹשֶה רַבֵּנוּ הַקַבַּ״ה בִּכְבוֹדוֹ וּבעַצְמוֹ קַבַּר. מִכָּאוֹ שָׁגַם עַלִּינוּ מוּטַל לקיֵם

ָמַעֲשִׂים אֵלָּה: לִדְאוֹג לַאַנַשִּׁים שָׁאַין לַהֶּם בְּגַדִים; לבקר חולים; לנחם אבלים; לקבור מתים.









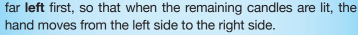
## Daf 15: RIGHTWARD TURN

## דף ט"ו: יַמִינַה פָּנָה 🦠

There is an interesting principle that *Chazal* learned from זֹישְׁנוֹ כְּלָל מְעַנְיֵן שֶׁחֲזַ״ל לָמְדוּ מִן הַפְּסוּקִים: **״כָּל פִּינּוֹת**Torah verses: **"Every corner you turn, will only be toward the right."** In other words, when a person needs to turn

Torah verses: **"Every corner you turn, will only be toward**†ָהְסְתּוֹבֵב אוֹ לְפְנוֹת, וְאֵין לוֹ הֶבְדֵל אִם לְפְנוֹת לְצַד יָמִין אוֹ

around or change direction, in cases where it makes no difference whether an individual turns to the right or the left, a person must turn to the right. For example, when the kohanim ascend to the pulpit to offer the birkat hakohanim (priestly blessing), first they stand with their faces toward the aron hakodesh (holy ark) and, after that, they turn around to face the congregants. Toward which direction should they turn? To the right. Even when the kohanim finish their blessing and turn around again, the kohanim turn toward the right and not toward the left. Another example: when lighting Hanukkah candles, we light the candle on the







לְפְנוֹת לְצֵד שְׂמֹאל, עָלָיו לְפְנוֹת לְצֵד יָמִין. לְמָשָׁל, לְּבָרֵךְ בְּרְכֵּת כּוֹהֲנִים, לְבָרֵךְ בִּרְכֵּת כּוֹהֲנִים, תְּחִילָּה הֵם עוֹמְדִים עִם הַפָּנִים מוּל אֲרוֹן הַקּוֹדֶשׁ וְאַחַר כָּךְ הֵם מִסְתּוֹבְבִים עִם הַפָּנִים לְכִיוּוּן הַמִּתְפַּלְלִים. לְאֵיזֶה צֵד עֲלֵיהֶם לְהִסְתּוֹבֵב? לְצַד יָמִין. גַם כְּשֶׁהֵם מְסַיִּמִים אֵת בְּרְכָתָם

וּמִסְתּוֹבְבִים חֲזָרָה, הֵם מִסְתּוֹבְבִים לְצֵד יָמִין וְלֹא לְצֵד שְׁמֹאל. דּוּגְמָה נוֹסֶפֶת: כְּשָׁמַדְלִיקִים נֵרוֹת חֲנוּכָּה, מַדְלִיקִים

תְּחִילָּה אֶת הַנֵּר **הַשְּׂמָאלִי**, כְּדֵי שֶׁכְּשֶׁיַמְשִׁיכוּ לְהַדְּלִיק אֶת הַנֵּרוֹת הַנּוֹסַפִּים יָזִיזוּ אֶת הַיַּד מְצֵד שָׂמֹאל לְצֵד יַ**מִין**.

### **Daf 16: THE TANNA ISSI BEN YEHUDAH**

## ַדף ט״ז: הַתַּנָּא אִיסִי בֶּן יְהוּדְה 🌭

Two tannaim [named Issi] are mentioned on this daf: "Issi ben Yehudah" and Issi ben Menachem." "Issi ben Yehudah" was also called Yosef. Issi ben Yehudah was a tanna who lived in the city of Hutzal in Babylon and later immigrated to Eretz Yisrael. For this reason, he was nicknamed "Yosef the Babylonian" because he was originally from Babylon. They also called him "Yosef man of

Babylonian" because he was originally from Babylon. They also called him "Yosef man of Hutzal" because, in Babylon, he lived in the city of Hutzal. Aside from these three nicknames, Issi ben Yehudah had others. Issi ben Yehudah was a student of Rabbi Elazar ben Shamua, a frequent visitor to Rabbi Yosei's yeshiva in the city of Tzipori, and a friend of Rabbi Yosei's son.

בְּדַף זֶה מּוּזְכָּרִים שְׁנֵי תַּנָּאִים: ״אִיסִי בֵּן יְהוּדָה״ וְ״אִיסִי בֶּן מְנַחֵם״. שְׁמוֹ שֶׁל ״אִיסִי בֶּן יְהוּדָה״ הָיָה גַּם יוֹסֵף. אִיסִי בֶּן יְהוּדָה הָיָה תַּנָּא שֶׁהִתְגוֹרֵר בָּעִיר הוּצַל שֶׁבְּבָבֶל וְאַחַר כָּךְ עָלָה לְאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל. לָכֵן הָיוּ שֶׁכִּינּוּהוּ ״יוֹסֵף הַבַּבְלִי״ - כִּי מוֹצָאוֹ

הָיָה מִבָּבֶל. לָכֵן הָיוּ גַּם שֶׁכִּינּוּהוּ

"יוֹסֵף אִישׁ הוּצַל" - כִּי בְּבָבֶל

הוּא הִתְגּוֹרֵר בָּעִיר הוּצַל. מִלְבַד

שְׁלוֹשׁ הַשֵּׁמוֹת הַלָּלוּ הָיוּ לוֹ שֵׁמוֹת

נוֹסָפִים. אִיסִי בֶּן יְהוּדָה הָיָה

תַּלְמִידוֹ שֶׁל רַבִּי אֶלְעָזָר בֶּן שַׁמוּעַ

וְהָיָה מְבַקֵּר רַבּוֹת בִּישִׁיבָתוֹ שֶׁל

הַבִּי יוֹסֵי בָּעִיר צִיפּוֹרִי וְהָיָה חֲבֵרוֹ

שׁל בּנוֹ שׁל רבּי יוֹסי.





## Daf 17: THE MITZVAH OF TEFILLIN & MITZVAH OF TZITZIT

## דף י"ז: מצות תפיליו ומצות צי



When the king of Sodom sought to give gifts to Avraham Avinu, Avram told him (Breisheet 14:23): "I will not take so much as a thread or a sandal strap of what is yours; you shall not [have reason to] say, 'It is I who made Avram rich.'" On this daf, the Talmud states that in merit of Avram's actions, his descendants were given two mitzvot: the mitzvah of tefillin and the mitzvah of tzitzit.

As a substitute reward for the "thread" that Avraham Avinu forfeited, we merited the mitzvah of tzitzit, which is comprised of threads; and as a substitute for the "sandal strap" he gave up, we were given the mitzvah of tefillin, which features leather straps. The Talmud explains the greatness of the mitzvah of tzitzit, which features light blue threads, in that it reminds us of the color of the sky, and with that, we are reminded of God.

כָּשֵּׁמֵלֶךְ סָדוֹם בִּיקֵשׁ לַתֶת מַתַּנוֹת ּלְאַבְרַהַם אַבִּינוּ, אַמַר לוֹ אַבְרַהַם (בּראשׁית): ״אם **מחוּט** ועד **שׂרוֹרְ** נַעַל וִאָם אֶקַּח מִכָּל אֱשֵׁר לָךְ וִלֹא תאמר אני העשרתי את אברם״. התלמוד בדף זה אומר שבזכות ּכַרְ זַכוּ בַּנַיוּ לְשָׁתֵּי מִצְווֹת; מִצְוַת הַתְּפִילִּין וּמְצְוַת הַצִּיצִית.

כנגד ה״חוט״ שעליו ויתר אברהם אבינו זכינו למצות ציצית שיש בה חוטים, וכנגד הַיִּשָּׂרוֹךַ״ שָׁהוּא וִיתֵּר עַלַיו זַכִינוּ לִמְצוַת תַּפִילִין שֵׁיָשׁ בַּהּ רְצוּעוֹת. הַתַּלְמוּד מַסְבִּיר כִּי גָּדוֹלַה מָאוֹד מַעַלַתַהּ שֵׁל מָצוַת הַצִּיצִית, שֵׁיֵשׁ בַּה חוּטֵי תִּכֵלֶת וָהֶם מַזְכִּירִים לַנוּ אֵת צֶבַע השמים, ובכך אנו נזכרים בה'.

### D'VAR TORAH: PARASHAT SHEMINI

### Why, of all the ritually unclean animals, did the pig receive the stereotype of being "the most ritually unclean animal"? Why exactly is the pig perceived by everyone as the height of ritual impurity? As is known, there are three signs of purity in the animals - cloven hooves that are completely split into double hooves and rumination (the animal chews its cud). The first two signs are external and visible, and only chewing its cud is an internal function that cannot be discerned from the outside. From the outside, the pig appears ritually pure — its hooves are fully cloven and split. However, the pig's impurity hides inside, since it does not chew its cud. Chazal saw this reality as a sign of hypocrisy. We need to take caution of things that look kosher on the outside but are ritually impure on the inside. It is as if the pig opens its lips and says "see, I am pure", thus trying to gather around it the naïve and innocent who do not notice its impurity. Precisely because of this hidden physical trait, the pig presents the greatest danger, and this is one of the reasons why the pig became the symbol of ritual impurity.

# יבר תורה: פַּרַשַת שִׁמִינִי

מַדוּעַ מִכָּל הַחַיּוֹת הַטָּמֵאוֹת קבֵּל דַּוִקָא הַחַזִּיר אֶת הַסּטראוֹטיפּ שׁל ה״חיַה טמאה בּיוֹתר״? מדּוּע דַּוָקָא הוּא נָתָפָּס בָּעִינֵי כַּל כָּשִׂיאַהּ שֵׁל הַטָּמָאַה? יַדוּעַ, שֶׁבָּחַיּוֹת הַטָּהוֹרוֹת יֵשְׁנַם שָׁלוֹשָׁה סִימַנֵי טַהַרָה - מִפְּרִיסָה פַּרְסַה, שׁוֹסַעַת שֶׁסַע וּמַעֱלֶה גֵּרָה. שְׁנַיִם מַהַסִּימַנִים הַלֵּלוּ הֶם חִיצוֹנַיִּים וְנַרְאִים לַעַיָן, וְרַק ַהַעַלַאַת גַּרָה הִיא דַּבַּר פָּנִימִי שֵׁלֹּא נָתַּן לְהַבְּחִין בּוֹ - מְבַּחוּץ. הַחֲזִיר מְבָּחִינַה חִיצוֹנִית נָרָאֵה כָּטָהוֹר הוּא שָׁסַע שֶׁסַע וּמַפְּרִיס פַּרְסַה, אַרְ בָּתוֹכוֹ פִּנִימַה ַמְתָחַבֵּאת טָמָאָתוֹ, שַׁכַּן אֵינוֹ מַעֵלֵה גַּרָה. חָזָ״ל רָאוּ בִּמְצִיאוּת זוֹ סֵמֶל לַצְבִיעוּת, וְלַזְּהִירוּת הַנִּדְרֶשֶׁת מַדְבָרִים שֶׁנָרָאִים מִבַּחוּץ כָּשֶׁרִים, אַרְ בִּתוֹכַם פָּנִימַה ָטְמֵאִים הֶם. הַחַזִּיר ״פּוֹשֵׁט טָלָפָיו וָאוֹמֵר רָאוּ כִּי טַהוֹר אַנִי״, וּבְכַּךְ מְנַסֵּה לְקַבֵּץ סְבִיבוֹ אֶת הַתְּמִימִים ואת אלו שלא מבחינים בטמאתו. דוקא בשל כר הַסַּכַנַה מִמֵּנוּ הִיא הַגִּדוֹלָה בִּיוֹתֶר, וְזוֹ אַחַת הַסְבּוֹת שבגללן הוּא הפר לסמלהּ שׁל הַטַּמאה.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N