





ס״ח־ע״ד ו שַׁבָּת (2023 ינואר טבת תשפ"ג פרשת מַּסֵבת נְדַרִים Masechet Nedarim 68-74 Seder Shabbat Parashat VaYechi | 8-14 Tevet Nashim

## Daf 68: FROM WHAT AGE IS A CHILD LEGALLY ABLE **TO RENDER A VOW?**

דָּף ס״ח: מֵאֵיוֵה גִּיל יָכוֹל יֵלֵד לְנָהּרֹי? 🥦



Boys until age 13 and girls until age 12 are considered "ketanim" (minors). It is only once children reach the age of acceptance of the yoke of Torah that they become obligated to observe *mitzvot*, as until they grow up and mature, they lack sufficient knowledge or wisdom to understand weighty matters. In dinei nedarim (laws of vows), there is a special, unique rule: the neder of a minor who is within one year of the age of mitzvot

is valid. He or she must fulfill that neder. Boys from the age of 12 and girls from the age of 11 can make vows that they are obligated to keep.

Why? Because girls from the age of 11 and boys from the age of 12 already have enough knowledge to understand what a neder is and to comprehend that if they make a neder they are indeed taking upon themselves an obligation they must fulfill. Accordingly, after a mature youngster utters a vow, the court checks that the young person truly understood what they have done. If they find the youngster did understand, the neder remains valid.

בנים עד גיל שלש עשרה ובנות עד גיל שתים עשָׂרָה מִכְנִּים ״קְטַנִּים״, וְרַק בְּהַגִּיעַם לְגִיל קַבָּלַת על תּוֹרֶה וּמִצְווֹת הֶם מְתְחַיָּבִים בְּמִצְווֹת הַתּוֹרֶה, מפּנֵי שַעַד שַּגָּדַלִים וּמִתְבַגַּרִים, אֵין מַסְפִּיק דַּעַת וַשֶּׂכֵל כָּדֵי לְהַבִּין כַּל דַּבַר עַד תַּכְלִיתוֹ. בִּדִינֵי

> נדַרִים קַיֵּמֶת הַלַּכָה מִיְחֶדֵת בְּמִינַהּ: נֵדֵר שַׁל קָטָן שַׁגִּילוֹ שָׁנָה לִפְנֵי קַבָּלַת עֹל תּוֹרָה וּמִצְווֹת ־ חַל, וְהוּא חַיַּב לְקַיֵּם אוֹתוֹ. לַכָּן, בַּנִים מִגִּיל שָׁתֵּים עשָׂרָה ובַנוֹת מִגִּיל אַחַת עשָׁרֵה יִכוֹלִים לְנָדֹר נָדַרִים וָהֶם חַיָּבִים לְקַיֵּם אוֹתַם.

מדוע? כי לבנות מגיל אחת עשרה ולבנים מִגִּיל שָׁתֵּים עֲשָׂרֵה כָּבַר יֲשׁ מַסְפִּיק דַּעַת **כָּדֵי לָהַבִּין מַהוּ נֵדֵר** וּלְהַבִּין שָׁאָם הָם נוֹדָ־ ָרִים הֶם אַכֶן מִקַבְּלִים עַל עַצְמַם הִתְחַיִּבוּת שֶׁהֶם חַיָּבִים לְקַיֵּם אוֹתַהּ. לַכֵּן אַחֲרֵי שֶׁהֶם נוֹדְרִים בּוֹדְקִים שֶׁהֶם בָּאֱמֶת הָבִינוּ מֵה עֲשׁוּ, וָאָם מַצָאוּ שֶׁהֶבִינוּ - נִדְרָם חַל.



## **Daf 69: VIOLATION OF VOWS**

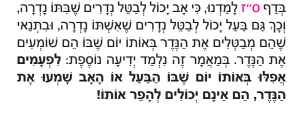
דף ס"ט: הפרת נדרים 🍑



On this daf, we learn that a father can annul nedarim (vows) made by his daughter and, likewise, that a husband may annul nedarim his wife made, on the condition the annulment takes place on the same day the father or husband heard about the neder. In this article, we learn additional information: Sometimes, there are cases when even on the same day they heard about a neder the father or husband can't annul that neder!

When? If after the husband or father heard the about the neder, they affirmed it and said: "I approve of your neder," at that moment they lose the right to annul the neder, even if the day is not over. Moreover, the husband or father does not need to state that they approve of the vow. It is sufficient that they encourage her. For example, if a father

said to his daughter: "Well done! I am so happy you made this neder," that comment indicates the father's approval of the vow, and he would no longer be able to annul it.



מַתַי? אָם לָאַחַר שֶׁהַבַּעַל אוֹ הַאַב שַׁמְעוּ אֵת הַנֵּדֵר הם אשרו אותו ואמרו: ״אני מאשר את הנדר שלך״, באותו רגע הם אבדו את זכות הבטול שָׁל הַנֵּדֵר, גַּם אָם עֲדַיִן לֹא עַבַר הַיּוֹם. הַבַּעַל אוֹ האב אינם צריכים לוֹמר שׁהם מאשׁרים את הַנֵּדֵר, אֵלָא מַסְפִּיק שֵׁהֶם מְעוֹדְדִים

אוֹתָהּ, לִמָשָׁל, אָם הָאָב אוֹמֵר לְבִתּוֹ: ״כַּל הַכַּבוֹד! אֵנִי כַּל כַּךְ שָׂמֵחַ שֶׁנַדַרְתִּ אֶת הַנַּדֵר הַזֵּה״, כָּבַר בִּכַךְ הוּא אִשֵּׁר אָת הַנַּדֵר וִשׁוּב אֵינוֹ יַכוֹל לְבַטָּלוֹ.



### Daf 70: "IF YOU WOULD SAY"

# דף ע': "אם תמצי לומר" 🦠



Sometimes there is a question in the Talmud regarding how one should behave in a certain case. As a result, the Gemara brings two sides, e.g., whether a certain food is permissible or prohibited to be eaten. There are times when the Talmud injects further uncertainty into a case of doubt and asserts: "Im timtzeh lomar" (If you would say). However, it remains unclear how a person should act in this other case. We'll give an example to understand this matter.

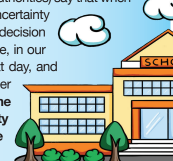
Two children stand at the school entrance doubting whether their teacher would arrive that day. This expresses a doubt — on one side: the teacher will arrive; on the other side: the teacher won't arrive. Then, one of the children said: Even if the teacher does arrive, will the teacher teach us Mishnah or Gemara? This constitutes an additional element of uncertainty on top of the initial question of doubt. Many poskim (halachic authorities) say that when the Talmud raises an additional element of uncertainty on top of a case of doubt, it thereby asserts a decision

regarding the first instance of doubt. For instance, in our case, the child is sure the teacher will arrive that day, and therefore raises the question of whether the teacher will teach Mishnah or Gemara. Likewise, in the Talmud when an additional case of uncertainty is raised, in doing so, the Talmud settles the

לְפַעֲמִים יֵשׁ בַּתַּלְמוּד סַפֶּק, כֵּיצֵד צַרִיךְ לְנָהֹג בִּמְקְרֵה ַמְסָיַם, וְהוּא מֶבְיא שָׁנֵי צְדַדִים. לְמַשַּׁל, הַאָם מַאֲכַל מְסָיַם מתר באכילה או אסור באכילה. לפעמים התלמוד מוֹ־ ּסִיף סַפֶּק עַל סַפֶּק וָאוֹמֵר: ״אָם תִּמְצֵי לוֹמַר״ – דְהַיְנוּ, אָם תֹּאמַר, שֶׁהַצַּד הַרָאשׁוֹן, אוֹ הַשֶּׁנִי, נַכוֹן, כֵּיצַד יֵשׁ לנהג במקרה אחר.

נתן דגמה להבנת הדברים ... שני ילדים עומדים בפתח בית הַסַּפֵר וּמָסָתַפָּקִים אָם הַיּוֹם יַבוֹא הַמּוֹרֵה. זֶהוּ סַפֵּק, צַד אֶחַד: הוּא יַבוֹא. צַד שֶׁנִי: הוּא לֹא יַבוֹא. אַחַר כַּךְ אַמַר אַחַד הַיָּלַדִים: גַּם אָם הוּא יַבוֹא, הַאָם הוּא יַלַמֵּד אוֹתַנוּ מִשְׁנַה, אוֹ שֵׁהוּא יַלַמֵּד אוֹתַנוּ גִּמַרָא? זֶהוּ סָפֶק עַל גַּבֵּי סַפֶּק. פּוֹסְקִים רַבִּים אוֹמִ־

> רים, שכשהתלמוד מביא ספק עַל גַּבֵּי סַפֶּק, בָּכַךְ הוּא קוֹבֵעַ וּמַכְרִיעַ אֶת הַסַּפֶק הַרָאשׁוֹן. לְמַשַׁל, הַיֵּלֵד בַּטוּחַ שֶׁהַמּוֹרֵה יָבוֹא הַיּוֹם וִלָּכֵן הוּא הָסִתַּפֶּק אם הוּא יַלמד משנה אוֹ גִּמַרַא, כַּ**רְ גַּם בַּתַּלְמוּד** כָּשֵׁמוּבָא סָפֵק שַׁנִי לִפִּי צַד אָחַד שׁל הַסַּפֶק הַרִא־ שׁוֹן, בְּכַךְ הַתַּלְמוּד מַכְרִיעַ בעצם את הספק הראשון.



first case of doubt.

# 🖊 Daf 71: WHAT DO WE LEARN FROM SUPERFLUOUS LETTERS? אותיים מאותיים מיתרות? 🦠



The Torah was written with great accuracy. It does not contain any superfluous word and not even one unnecessary letter. Therefore, in every place where the sages thought that there was a word or letter that seemed extraneous, they interpreted halachot and dinim (laws and statutes) from it. Every seemingly redundant word or letter must be teaching something significant.

In some instances of seemingly redundant words or letters, the sages checked and were unable to find a halacha or new din to learn concerning the legal matter at hand. In those cases. Chazal derived from verses about one

topic - nuanced legal points about a totally different topic.



וַאַפִּלּוּ לֹא אוֹת אַחַת מִיְתֶרֶת. **לַכַן בְּכַל מַקוֹם שֵׁבּוּ חז״ל** ָהֶבִינוּ בָּדַעָתָּם שֵׁיֵשׁ מְלָּה אוֹ אוֹת הַנִּרְאוֹת מְיֻתָּרוֹת, הָם דַּרָשׁוּ מִמֵּנָה הָלַכוֹת וִדִינִים. כִּי מִכַּךְ שֶׁהַתּוֹרָה כַּתְבַה מָלַה אוֹ אוֹת מִיִתֶּרֶת הִיא בִּקְשָׁה לְלַמֶּד אוֹתַנוּ דְּבַר מַה. לפעמים יַשׁ נוֹשֹא מסיַם הַמְּלִּים שַׁאַחַת

ַהַתּוֹרַה נִכָּתַבַה בִּדִקדוּק רַב בִּיוֹתֵר. אֵין בַּהּ מִלַּה מִיְתֵּרַת

בַּתּוֹרַה שַׁבּוֹ אוֹ אַחַת הַאוֹתִיּוֹת שַׁבּוֹ –מִיָתֶרָת. אֲבַל חֲז״ל בַּדָקוּ וּמַצָאוּ שַׁבַּנוֹשֵא זָה אֵין כַּל הַלַּכָה אוֹ דִּין חַדַשׁ שָׁאֵפִשָּׁר וִצָּרִיךְ לִלְמֹד. **לָכַן,** מֶהַמְּלֵּה אוֹ הַאוֹת הַמִּיתֵּרֶת שַׁבָּנוֹשֵׂא אֶחָד, הֶם לוֹמְדִים הַלַכָה אוֹ דִּין חֲדָשׁ לְגַבֵּי ַנוֹשֵא אַחֱר לַחֲלוּטִין.



# **Daf 72: "A PERSON'S AGENT IS LIKE HIMSELF"**

There are many commandments for which a person can appoint an agent to fulfill on their behalf, and by having done so, the primary party is considered as having fulfilled the mitzvah themselves. For example, the Torah commands every Jew to offer a Passover korban (sacrifice) on Erev Pesach. Was every Jew able to arrive in the azarah (courtyard) of the Beit HaMikdash themselves with a korban so that shechitah could be performed on their korban? Certainly not, because each korban belonged to many people collectively, and all of them couldn't crowd together to deliver the korban to be sacrificed. What did they do? They appointed one of their group to serve as an agent for all of them, and the agent performed the mitzvah of slaughtering the korban as if they had all fulfilled the mitzvah themselves.

This halacha is called: "shlucho shel adam — k'moto" (A person's agent - is just like that person). Meaning, if a shaliach (agent) acts for whoever sent that shaliach, it is indeed considered as if the sender fulfilled the mission. It should be known that not every mitzvah may be fulfilled by a shaliach. Is a person permitted to appoint a shaliach to wrap tefillin on their behalf? Of course not. Why? Because mitzvot imposed on the body of a person may not be fulfilled by an agent. Therefore, the mitzvah of tefillin, in which a person is commanded to place tefillin on their head and arm, may not be fulfilled by a shaliach.





ישנו מצוות רבּוֹת שאדם יַכוֹל למנות שליח שיקים אותן עבורו וַכַרְ הוּא נַחְשָׁב כָּמִי שַׁמַקַיַם אֶת הַמְּצָוָה. למשל- התורה מְצַוַּה עַל כַּל יָהוּדִי לְהַקְרִיב קַרְבַּן פֶּסֵח בּעֵרֵב פַּסַח. הַאָם כָּל יִהוּדִי הָיָה ָיָכוֹל לְהַגִּיעַ בִּעַצְמוֹ עִם הַקַּרְבַּן אַל הַעַזַרַה שַׁבָּבֵית הַמִּקְדַּשׁ כָּדֵי שַׁיִּשָּׁחֲטוּהוּ? וַדַּאי שֵׁלֹּא, כִּי עַל כַּל קַרְבַּן נִמְנוּ אֲנַשִּׁים רַבִּים יַחַד וַלֹא יַכָלוּ כָּלֵם לְהַצְטוֹפֵף לַהַבִּיאוֹ לַהַקְרָבָה. מֵה עָשׂוּ? הָם מִנּוּ אֵחָד מהם שיהיה שליח של כלם והוא

ָקיַם בַּעֲבוּרָם אֵת מִצְוַת שְׁחִיטַת הַקָּרְבָּן כְּאָלוּ הֵם קִיְמוּהָ בְּעַצְמָם.

ההלכה הזו מכנה: "שלוחו של אדם - כמותו". כלומר: שליח שַׁעוֹשֵּׁה פָּעַלֵּה עֲבוּר הַמִּשָּׁלֵח, הֵרֵי זָה נַחָשָׁב כָּאַלוּ הַמִּשַׁלַחַ עַצְמוֹ ָקיַם אֵת הַשָּׁלִיחוּת. צָרִיךְ לָדַעַת שֵׁלֹּא לְכֶל מִצְוָה אֵפִּשָּׁר לְמַנּוֹת שליח. האם אדם יכול למנות שליח שיניח תפלין במקומו?... כמובן שַׁלֹא. מַדוּעַ? כִּי מִצְוּוֹת שֵׁהָטָלוּ עַל גּוּפוֹ שֵׁל הַאַדַם, אִי אֵפְשַׁר לְקַיִּמָן עַל יָדֵי שָׁלִיחַ. לָכַן, מִצְוַת תִּפְלִּין שֵׁבָּה נָצְטַוָּה הָאָדָם לְהָנִיחַ ּתָפָלִין עַל רֹאשׁוֹ וִעַל זָרוֹעוֹ, אִי אֵפִשָּׁר לִקַיֵם עַל יִדֵי שָׁלִיחַ.

### Daf 73: "EVERYTHING FIT TO BE MIXED"

Various korbanot (sacrifices) were offered in the Beit HaMikdash. One of the korbanot was a "korban minchah" (grain offering). What is a "korban minchah"? They brought solet (finely sifted flour), shemen (oil), and levona (frankincense), from which the kohen prepared the korban (offering), as the Torah specifies in Parashat Vayikra. One of the necessary actions is the mixing of shemen and solet. And what is the ruling if the kohen placed shemen and solet in one vessel, but did not mix them together? Halacha states the korban is kasher (fit, valid), but under one condition — i.e., that it is possible to mix the shemen and solet.

However, if the kohen offers a large amount of solet such that it is not possible to mix the shemen and solet due to its skewed ratio, the korban is pasul (invalid). Meaning, it should be possible to mix the oil and the flour. This is based on the Talmudic principle: "kol haraui l'bila ein bila me'akevet bo," (if a person's Korban Mincha contained the required quantities of shemen and solet but were not actually mixed together, the offering remains valid). "Bila" comes from the word "blilah," mixing. This is the determining principle: So long as a korban had the potential to be mixed properly, even if it was not properly mixed the korban remains valid. However, a korban whose ingredients cannot be mixed would be invalid.



בָּבֵית הַמִּקְדָשׁ הִקָּרָבוּ קַרְבָּנוֹת שׁוֹנִים. **אַחַד הַקּרְבָּנוֹת הוּא** ״קָרבַּן מִנְחָה״. מַהוּ ״קָרבַּן מִנְחָה״? הֵבִיאוּ סֹלֵת, שֵׁמֵן



וּלָבוֹנָה וּמֵהֶם הַכֹּהֵן הֵכִין קָרְבָּן, כְּפִי שַׁמִּפַרֵטֵת הַתּוֹרָה בְּפָּרָשַׁת וַיִּקְרָא. אַחַת הַפּּעָלוֹת שֵׁצָּרִיךְ לַעֲשׂוֹת הִיא עָרָבּוֹב הַשֶּׁמֵן וְהַסּלֵת יַחַד. וֹמַה הַדִּין אָם הַכֹּהֵן הַנִּיחַ אֶת הַשַּׁמֵן וָאֵת הַסֹּלֵת בָּתוֹךְ כָּלִי אֶחַד, **אַךְ לֹא עֵרֵב אוֹתַם** יַחַד? הַהַלַּכָה קוֹבַעַת שֶׁהַקַּרְבַּן כַּשֶׁר, אַךְ בָּתָנַאי אָחַד- שֵׁאָפִשַּׁר לְעַרְבֵּב אֶת הַשֶּׁמֶן וִאֶת הַסֹּלֵת.

אבל, אם הכהן הניח כמות גדולה של סֹלֵת וָאִי אֵפִשָּׁר לְעַרְבָּב אֶת הַשָּׁמֵן וָאֵת הַסֹּלֶת, מִפְּנֵי שֵׁאִי אָפִשָּׁר לְעָרֵב כַּמוּת כֹּה גִּדוֹלָה יַחַד - הַקְּרְבָּן פַּסוּל. כִּלוֹמַר: צַרִיךְ שֵׁיָּהְיֵה **אֵפִשָּׁר** לְעַרֵב אֵת הַשָּׁמֵן וְאֵת הַסֹּלֵת. כְּלַל זֵה מָכָנַה בַּתַּלְמוּד: ״כָּל הָרָאוּי לְבִילָה - אֵין בִּילָה מִעַכֵּבֵת בּוֹ״. *״בִּילָה״ מִלְּשׁוֹן בִּלִילָה, עָרְבּוּב.* וּכְלַל זֵה קוֹבֶעַ, כִּי מִי שֶׁרָאוּי ָלָהָתָעַרְבֶּב, לְהָבַּלֵל - גַּם אָם לֹא עַרְבָּבוּ אוֹתוֹ הַרֵי הוּא כַּשֵּׁר. אַך מִי שָׁאִי אָפִשַּׁר לְעַרְבָּבוֹ, הַרֵי הוּא פַּסוּל.



# Daf 74: BEN AZZAI

# דף ע״ד: בן עוּאַי 🔷



During Tannaitic times there lived a Tanna named Shimon ben Azzai. He was a student of Rabbi Akiva's, who became Rabbi Akiva's colleague after he became a Torah scholar. Ben Azzai studied Torah with amazing fervor and conscientious perseverance, investing tremendous energy and diligence. Ben Azzai had a sharp mind and was exceptionally gifted, as the verse states: (Psalms 19:8): "God's Torah is perfect ... making the simple person wise."

After Ben Azzai died, when amoraim who formulated a new svara (opinion based on logical reasoning) that they thought was a clever opinion, they would say: "Indeed, I am like Ben Azzai." Meaning, this opinion is so good, that it is like the wonderful opinions stated by Ben Azzai.

בָּתָקוּפַת הַתַּנָּאִים חַי תַּנָּא בְּשֵׁם ״שִׁמְעוֹן בֶּן עַזַּאי״. הוּא הַיָּה תַּלְמִידוֹ שֵׁל רָבִּי עַקִּיבָא, וְאַחֵרֵי שַׁגַּדֵל בַּתּוֹרַה נָהְיַה ָחֲבֶרוֹ שֵׁל רַבִּי עֵקִיבָא. בֵּן עַזַּאי לַמַד תּוֹרָה בִּשִׁקִיקָהוּבְהַתְּמַדָה מפלאה, בעמל וּבעיוּן והיַה חריף וחכם בּיוֹתר, כדברי הַפַּסוּק: (תַּהָלִּים י׳׳ט/ח׳): ״תוֹרַת ה׳ תַּמִימֵה מַחְכִּימַת פֶּתִי״

אַחַרֵי שָׁבֵּן עַזַּאִי נִפָּטַר, כִּשָּׁהֵיוּ אֵמוֹרַאִים מְחַדְּשִׁים סְבַּרָה שֶׁלְדַעְתָּם הָיְתָה סְבָרָה טוֹבָה, הָיוּ אוֹמִרִים: ״**הֵרֵינִי כִּבֵּו** 

> עזאי״. כּלוֹמר: סברה זוֹ כּל כּךְ טוֹבה, שָׁהִיא כָּמוֹ הַסָּבַרוֹת הַמִּפְלֵאוֹת שֶׁבֵּן עַזַּאי הָיָה אוֹמֶר.



## D'VAR TORAH: PARASHAT VAYECHI



# דבר תורה: פרשת ויחי

In Parashat VaYechi, Ya'akov grants each son a special beracha uniquely designated for him, in accordance with his character, personality, and position. The understanding that each shevet (tribe) and each person has their own role requires that a person invest effort in finding the unique mission for which he came into the world. This circumstance imposes a responsibility and heavy burden on the person to make sure that they fulfill their destiny in this world. However, on the other hand, there is also some relief in this requirement, which should lead a person to inner peace. A person should look neither right nor left, seeking to imitate or compare themselves to one person or another. It is precisely the steadfastness in one's personal mission that is required and sought. That's why a wise man once said — "Be yourself, all the other options are already taken."

ּבִּפָּרָשָׁתֵנוּ מַעַנִיק יַעַקֹב לְכָל אֵחָד מִבָּנָיו בְּרָכָה מִיֻחֲדֵת לוֹ, לְפִי אָפִיוֹ, אִישִׁיּוּתוֹ וְתַפְקִידוֹ. הַהַבָּנָה כי לכל שבט ולכל אדם תפקיד משלו דורשת מצד אָחַד מֵהַאַדָם לְהַשָּׁקִיעַ מַאַמַץ בָּמִצִיאַת הַגַּוַן הַמִּיחַד וְהַשָּׁלִיחוּת לְשָׁמָהּ הוּא בָּא לְעוֹלָם. דָּבָר זֵה מֵטִיל עַל האדם אחריות וכבד ראש בכדי לודא שהוא ממלא אֶת יָעוּדוֹ בַּעוֹלֵם. אוּלַם, מֵהַצֵּד הַשָּׁנִי יֵשׁ בִּדְרִישַׁה זוֹ גַם הַקַּלָה וָהִיא צָרִיכָה לְהוֹבִיל אֵת הַאַדַם לְשַׁלְוַת הַנֶפֶשׁ, שֶׁכֵּן אַל לוֹ לְהָסְתַכֵּל יַמִין וּשְׂמֹאל וּלְנַסּוֹת לָחַקּוֹת אוֹ לְהַשָּׁווֹת עַצְמוֹ אֵל מוּל אָדָם כָּזֵה אוֹ אַחֵר. דַּוָקָא הֶעֲמִידָה בַּמְשִׂימַה הַאִּישִׁית הָיא הַנָּדְרֵשֶׁת ּוָהִיא הַמְּבָקֵשֶׁת מְמֵנוּ. עַל כַּךְ אַמַר פַעַם אַדַם חַכַם-״תָהְיֵה עַצְמָךָ, כָּל הַשָּאָר כָּבָר תִפּוּסִים״.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

MEDIS N