





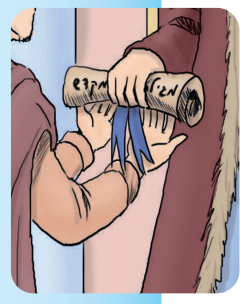
(2022 מַרָר נַשִּׁים | מַפֶּבֶת יָבמוֹת ס״ב־ס״ח | שַׁבַּת בַּרָשת בָּהַר (בִּישַׂרָאַל)/ בַּרָשת אֲמוֹר (בְּחו״ל) | ו״-י״ג אָיִיר תשפ״ב (1478 מַאי 2022) Seder Nashim | Masechet Yevamot 62-68 | Shabbat Parashat Behar (Israel)/ Parashat Emor (Chu"l) | 7-13 | Iyaar (May 8-14)

### **Daf 62: THE TEMPLE SCROLL**

דף ס"ב: מִגְלַת בֵית המַקְרשׁ



Following Matan Torah (giving of the Torah), God said to Moshe Rabbeinu: "You stand here now with Me, and I will give you all the commandments - the statutes and the ordinances - those which you will teach, so they observe them in the land that I am giving them to possess" (Devarim 5:28). On that occasion, God transmitted a unique scroll to Moshe Rabbeinu that contained all the dimensions for the construction of the Beit HaMikdash, i.e., its height, length, and breadth, as well as the size of its azarah (courtyard). Moshe Rabbeinu handed this scroll down to Yehoshua ben Nun, who turned over the scroll to the next generation, until it reached King David, who dug the foundations for the Beit HaMikdash but did not build it. Subsequently, King David gave the scroll to his son, King Solomon, who studied the scroll thoroughly, and built the Beit HaMikdash according to the proper specifications.



לָאַחַר מַתַּן תּוֹרַה אַמַר לִמשָׁה רַבֵּנוּ: ֿוְאַתָּה פֹּה עֲמֹד עְמָדִי, וַאֲדַבְּרָה אֵלֵיךְ" אַת כַּל הַמִּצְוַה וְהַחְקִּים וְהַמִּשְׁפַּטִים אַשֵּׁר תִּלַמִּדֶם, וִעֲשוֹ בַאַרֵץ אֲשֵׁר אַנֹכִי **נֹתֵן לָהֵם לְרִשְׁתָּהּ".** בְּאוֹתוֹ מַעֲמָד הַקַּבַּ"ה מַסַר לִמשָה רַבֵּנוּ מִגְלַה מִיְחֶדֵת שַׁבַּהּ נִכְתַּב אֵיךְ לְבָנוֹת אֵת בֵּית הַמִּקְדָשׁ. מַה גַּבָהוֹ, מַה אַרְכּוֹ וּמַה רַחִבּוֹ, וָאֵת גֹּדֶל הַשִּׂטַח שֵׁל הַעַזַרַה, הַלֹא הִיא חֲצֵר בֵּית הַמְּקְדַּשׁ משָׁה רַבֵּנוּ מָסַר אֵת הַמְּגִּלָּה לִיהוֹשָׁעַ בָּן נוּן. והוּא מַסַר אֵת הַמִּגְלַה לַדּוֹר הַבַּא עַד שֵׁהִיא הָגִּיעָה לְדַוִד הַמֵּלֵךְ, שֶׁחַפַּר אֶת הַיִּסוֹדוֹת לָבֵית הַמִּקְדַּשׁ, אַךְּ לֹא בַנַה אוֹתוֹ וַלַכֶן הוּא מַסַר אֶת הַמִּגְלַה לָבָנוֹ שָׁלֹמֹה הַמֵּלֶךְ, שֵׁלָמַד הֵיטֵב אֵת הַמָּגְלַה וְכַךְ בַּנַה אֶת בֵּית הַמִּקְדַשׁ.



## Daf 63: THE "CHABARIM"

דף ס"ג: ה"חברים" 🍑



**During Amoraic times, there were idolatrous** priests in Persia who were called "chabarim." In the days of Rabbi Yochanan, Persia took control over Bavel (Babylonia) as well. The chabarim were wicked and did not respect the Jews, unlike the Babylonians who had ruled until that point and had shown the Jews respect. Rabbi Yochanan lamented over the many yeshiva students in Bavel, who from that point onward would suffer hardship at the hands of the chabarim. Moreover. the chabarim did not restrain themselves and imposed numerous [evil] decrees upon the Jews. Among other their mandates, the chabarim forbade consumption of meat from halachically slaughtered animals (i.e., shechita).

Chabarim were worshippers of "fire," and they had a law which prohibited the kindling of fire in any house, except for in their places of idol

worship. In those days, because it was dangerous to light Chanukah candles in the entranceways and windows of houses. Chachamim ruled it permissible to light Chanukah candles inside the home.



בַּתְקוּפַת הַאַמוֹרָאִים הַיוּ בִּפַּרַס במרים עובדי אלילים שנקראוּ **"חַבַּרִים"**. בִּימֵי רַבִּי יוֹחַנַן הֶם קבָּלוּ אַת הַשָּׁלְטוֹן גַּם בְּבַבֵּל. הַחַבַּרִים הַיוּ רְשַׁעִים, וַלֹא כִבָּדוּ אֵת הַיָּהוּדִים, כִּפִּי שֶׁהַבַּבִלִים, שֵׁשַּׂלְטוּ עַד אַז, כִּבָּדוּ אֵת יִשְׂרַאֵל. רַבִּי יוֹחַנַן הָצְטַעֵר עַל בָּנֵי הַיִשִּׁיבוֹת הַרַבּוֹת שַבַבַבל, שַמעַתַה יִסְבַּלוּ צַרוֹת מַהַחֲבֵרִים. וּבֵאֵמֵת הַחַבַּרִים לֹא הָתְאַפָּקוּ וְגָּזְרוּ גְזֵרוֹת עַל הַיִּהוּדִים. בֵּין הַיֵּתֵר הֶם גַּזְרוּ שֵׁאַסוּר לָאֵבל בַּשַׂר שֵׁל בָּהֶמָה שֵׁנִּשִׁחֲטַה.

הַעֲבוֹדָה זַרָה שֵׁל הַחַבַּּרִים הַיִּתַה **הַ"אֵשׁ",** וְהָיָה לָהֵם חֹק שֵׁבִּיוֹם חַג שַׁלַּהֵם אַסוּר לְהַדְלִיק אֵשׁ בְּשׁוּם בַּיִת, רַק בְּבֵית הָעֲבוֹדָה הַזַּרַה שַׁלַּהֶם. לַכַּן, בָּאוֹתַם יַמִים

הַיָה מִסְכַּן לְהַדְלִיק נֵרוֹת חֲנְכַּה בַּפְּתַחִים וּבְחַלּוֹנוֹת הַבָּתִּים וְתִקָּנוּ חֲכָמִים שֵׁאֵפְשָׁר לְהַדְלִיק נֵרוֹת חֲנְכָּה בִּתוֹךְ הַבַּיִת.

## Daf 64: THE CURATIVE POWER ON ROSH HASHANAH

## דף ס״ר: סגלה מיחרת בראש השנה 🔷

Rosh HaShanah is considered an auspicious time for those who have not yet merited having children to beseech God to grant them offspring. God hears those prayers and decrees that they should have children. The Gemara relates the stories of three righteous and barren women who prayed on Rosh HaShanah and had their prayers were answered. Sarah Imeinu prayed and gave birth to Yitzchak Avinu. Rachel Imeinu petitioned God and gave birth to Yosef the Tzadik (righteous). Chanah begged God and gave birth to Shmuel the Prophet.

On the first day of Rosh Hashanah, we read the Torah from Parashat Vayera about the

birth of Yitzchak. The Haftarah we read is from the prophet Shmuel about how Chanah ascended to the mishkan (tabernacle) weeping, to pray for the privilege of giving birth to a baby boy.



יּוֹם רֹאשׁ הַשַּׁנַה מִסְגַּל לִקְבֵּל תַּפָּלּוֹת שֵׁל אֲנַשִּׁים שֵׁלֹא זַכוּ לִילַדִים, וְהַקַבַּ"ה גוֹזֵר שֵׁיָהִיוּ לַהֵם יִלַדִים. **הַגִּמַרָא מִסַפֵּּרַת** שַשַלשׁ נַשִּׁים צִדְקַנִיוֹת שֵׁהַיוּ עַקרות, שַלֹּא הַיוּ לַהֵּן יִלַדִים, הָתְפַּלְלוּ וּתִפְלָתון הְתְקַבְּלָה **בָּרֹאשׁ הַשַּׂנַה**ּ. שַׂרַה אָמֵּנוּ, הָתְפַּלְלָה וְיָלְדָה אֵת יִצְחָק אָבִינוּ. רָחֵל אִמֵּנוּ, הִתְפַּלְלָה וְיָלְדָה אֶת יוֹסֵף הַצַּדִּיק. חַנַּה הִתְפַּלְלַה וָיַלְדָה אֵת שִׁמוּאֵל הַנַּבִיא.

ראש הראשוֹן ביּוֹם הַתּוֹרַה בַּסָפַר ַהשׁנַה. בָּפַרָשַׁת וַיֵּרָא אֵת קוֹרָאִים

הַפָּסוּקִים הַמְּסַפְּרִים עַל לֶדַתוֹ שֵׁל יִצְחַק, וּבַהַפְּטַרַה בַּנַבִיא בָּסָפֵר שִׁמוּאֵל, עַל חַנַּה שֵׁעַלְתַה בַּמִשׁכַּן בָּבְכִי, כִּי תַזְכֵּה לָהוֹלִיד יַלֵּד. לַהַתַפַּלֵּל

### Daf 65: SO AS NOT TO EMBARRASS

A Jew who sees a fellow Jew about to commit a transgression is obligated to inform his fellow that it is prohibited to do the act in question. He should encourage his fellow to return to his proper senses. How should a person deliver a rebuke? It is prohibited to deliver a rebuke to someone in front of other people, as that would cause embarrassment. Rather, rebuke must be conveyed quietly and gently, accompanied by the explanation that caution was being communicated with the person's best interest in mind — so that person would merit Gan Eden, and would not, Heaven forbid, warrant punishment. Rabbi Shimon Elazar added: A person should refrain from offering a rebuke if they already know in advance that the person about to commit a transgression will not heed their admonition.







יָהוּדִי שַׁרוֹאֵה אֵת חַבֵּרוֹ עוֹמֵד לַעֲבֹר עֲבֵרָה, חַיַּב לָהוֹדִיעַ לוֹ שֵׁאַסוּר לַעֲשוֹת זאת וּלְנַסּוֹת לְהַחַזִיר אוֹתוֹ לְמוּטָב. אֵיךְ מוֹכִיחִים? אַסוּר לָהוֹבִיחַ אֵת הַשֶּׁנִי בַּפַנֵי אַנַשִּׁים אַחַרִים, בָּדֵי שָׁלֹא יִתְבַּיֵשׁ, אֵלַא בָשַׁקָט בָּשָׁקָט וּבַעַדִינוּת, מסבירים לו כי רוצים בָּטוֹבַתוֹ, שַׁיִּזְכֵּה לָגַן עֲדֶן וַלֹא יֵעַבָשׁ, חַלִּילַה. רַבִּי ָשָׁמָעוֹן בָּן אֵלְעַזַר אוֹמֶר, בִּי אֵין לָהוֹכִיחַ אָם יוֹדְעִים מֵרֹאשׁ שֵׁעוֹבֵר הַעֲבֵרַה לֹא יִשָּׁמַע לַתּוֹבַחַה.



## **Daf 66: WHO IS ENTITLED TO PARTAKE OF TERUMAH?**

## דַּף ס״ו: מִי אוֹכֵל תִּרוּמָה? 🦠

The seventh perek (chapter) of Masechet Yevamot, titled: "Widow of the Kohen Gadol" — primarily deals with the halachot regarding the partaking of terumah (priestly gifts). Produce remitted as terumah, and given to the kohen, became the kohen's property and could lawfully be eaten only by kohanim and their families. The kohen's wife was permitted to partake of terumah, even though she was not a kohenet. An eved Can'ani (Canaanite servant) who belonged to the kohen was permitted to partake of terumah. The kohen was also permitted to give terumah of animal fodder to animals in his domain, because the Torah

stipulates terumah may be eaten by the kohen and any entity that belongs to him. Therefore, the animals of kohen are entitled to partake of terumah.

הפרק השביעי של מסכת יבמות - פרק "אלמנה לכהן גדול" – עוֹסֶק בְּעָקֵר בְּהָלְכוֹת אַכִילַת הַתִּרוּמַה. הַתִּרוּמַה שַׁנּוֹתְנִים לַכּהָן מָהַפֵּרוֹת, שַׁיֶּבֶת לַכּהֵן וָרַק לַכּהֲנִים מְתַּר לֵאֵבֹל מְמֵנַּה. **גַם אִשְׁתּוֹ** שׁל הַבּהָן יִבוֹלָה לֵאֲבֹל תִּרוּמָה, אֲפְלוּוֹ שֵׁהִיא אֵינָהּ בּהֶנַת. גַם

> **בּנַעֵנִי** שַׁשַּׂיַרְ לַכּּהֵן אוֹבֵל בתרומה, ואפלו **לבהמה** ששיכת לו, ַרשַאי הַבּהָן לַתַת תַּרוּמַה שָהִיא מַאַכַל בָּהֶמַה, כִּי הַתּוֹרֵה קוֹבַעַת שֶׁהַתִּרוּמַה מְתָּרֵת לַאֲכִילָה לַבּהֵן וּלְכַל מַה שַׁשַּׂיָּךְ לוֹ. לָבֵן גַּם הַבְּהֵמָה שָׁלוֹ

אוֹכֵלֶת תִּרוּמַה.



## **Daf 67: The Amora Rav Hana of Baghdad**

## דף ס"ו: האמורא רב חנא בגדתאה 🦠



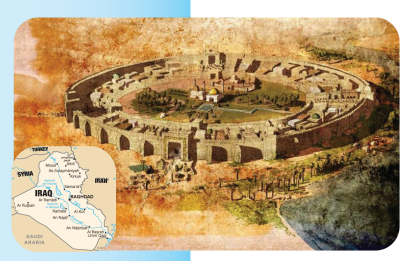
The Talmud relates statements made by an amora named Rav Hana Bagdata'a. Why was the epithet "Bagdata'a" (Baghdad) added to his name?

Rashi suggests two reasons:

- 1) Rav Hana possessed expert knowledge of rabbinic and. Aggadah therefore. was called "Bagdata'a," i.e., [proficient] in Aggadah.
- 2) Rav Hana hailed from the city of Baghdad, in Bavel (Babylonia), and due to the identity of his hometown he was appropriately nicknamed "Bagdata'a."

Rav Hana was a disciple of Shmuel, and the Talmud cites several

halachot which Rav Hana taught in the name of Shmuel.



הַתלמוד מבִיא דַבַרִים שַאַמֵר אַמוֹרֵא בִּשָּׁם רַב חַנַא בַּגִדָּתַאָה. שָׁמוֹ שֵׁל אַמוֹרָא זֶה הַיָה רָב חַנַא. מַדּוּעַ הוֹסִיפוּ וָקָרָאוּ לוֹ גַם 'בַּגִּדְתָאָה'?

> רש"י כּוֹתב שׁתּי סבּוֹת: הַיַה בָקיא א. כִּי חז"ל, באגדות וֹעַל שֵׁם כַּךְ קַרָאוּ לוֹ מלשוו "בַּגִדְּתָאָה" אגדות. ב. רַב חַנָא הַיָה מֵהַעִּיר בַּגַּדַד שַׁבִּבֵבֶל, וְעַל שֶׁם עִירוֹ בַּגִדַּד כְּנָה

> ַרַב חָנָא הָיָה תַלְמִידוֹ שַׁל שָׁמוּאֱל וְיֵשׁ בַּתַּלְמוּד הַלָבוֹת אֲחָדוֹת שֵׁאוֹמֵר רַב חַנַא בַּשָׁם שַׁמוּאֵל.

."בַּגִדָּתַאַה".



### Daf 68: SAMARITANS

## דף ס״ח: הכותים



The Kutim (Samaritans) were a group of people, some of whom came from the ancient city of Kutha and were therefore called "Kutim." The Kutim were deemed "pesulei chitun" (ineligible for marriage), i.e., people whom it is halachically forbidden to marry. Many years

ago, King Shalmaneser of Assyria exiled the Kutim to Shomron (Samaria) in Eretz Yisrael. The Kutim settled in Shomron. After God saw them committing transgressions and behaving improperly, He sent lions to frighten them. When the Kutim saw the lions, they swiftly chose to convert [to Judaism].

What type of gerim (converts) were the Kutim? The tanna'im disagreed about the status of the Kutim. Some said the Kutim did not truly want to convert, and they only converted out of fear. Others say, when the Kutim saw God's power, they decided to convert and become Jews, out of love and personal desire. Years later, the Kutim

once again began to behave inappropriately and, since that time, everyone treats them as non-Jews.

הַכּוּתִים הֶם קבוּצַת אַנַשִּׁים שֶׁחֱלֶק מֵהֶם הָגִּיעוּ מָן הַעִיר כּוּתַה, וַלַבֶּן הֶם כִּנוּ "כּוּתִים". הם היו "פָּסוּלֵי חָתּוּן", אַנַשִּׁים שֵׁאָסוּר לְהִתְחַתֵּן אָתַּם. לְפָנֵי שַׁנִים רַבּוֹת, הְגִּלָה אותם שלמנאסר מלך אשור אל השומרון שבארץ

> התישבו ישׂראל. הם בַּשׂוֹמָרוֹן, וּכִשְׁהַקָּבַּ"ה רָאָה שהם עושים עברות ואינם מַתַנַהַגִּים כַּרַאוּי, הוּא שָׁגֵּר אַרַיוֹת שֶׁהְפָּחִידוּ אוֹתַם. בָּשֶׁהַכּוּתִים רַאוּ אֵת הַאֲרֵיוֹת הֶם הָתְגַּיִּרוּ.

אַיזַה סוּג גַּרִים הֵם הַיוּ? בָּכַךְ נֵחָלָקוּ הַתַּנַּאִים. יֵ**שׁ אוֹמִרִים**, כִּי לֹא רָצוּ לְהָתְגַּיֵּר בַּאֵמֶת, וַרַק מֵרֹב פַּחַד הָם הָתָגַּיִּרוּ. יֵשׁ אוֹמְרִים, כִּי בָּשֶׁרַאוּ אֶת כֹּחוֹ שֵׁל הַקַּבַּ"ה הַחָלִיטוּ לִהָתגַיֵּר וַלְהִיוֹת יָהוּדִים מֶאַהַבָּה וּמֵרָצוֹן.

שנים אחר כך, שבו הכותים להתנהג שלא כשורה, וּמֵאַז כִּלַּם מִתְיַחַסִים אֲלֵיהֵם כִּמוֹ אֵל גּוֹיִם.



## **D'VAR TORAH: PARASHAT BEHAR**

# בר תורה: פרשת בהר

The mitzvah of shmitat karka'ot (letting the land lie fallow) seemingly weakens the grasp of Am Yisrael on its land. As long as Am Yisrael continues to work the land, e.g., plowing, sowing, and reaping, it is clear to everyone that this land belongs to us. During the shemitah year, however, we abandon the land and refrain from working it — and by doing so, thereby ostensibly harm and or lose our hold over it. However, the opposite is true. One of the reasons for mitzvat shemitah is to strengthen the understanding that the land does not belong to us, but to God — "For I have all the land." When we refrain from working the land, we acknowledge and communicate that the owner of the land is God, and this actually reinforces our rights as owners of the land; that which was promised our ancestors and given to us.

מִצְווֹת שִׁמְשַׁת הַקַּרְקַעוֹת גּוֹרֶמֶת לְבָאוֹרַה לְהַחְלַשַׁת הַאֲחִיזַה -שֶׁל עַם יִשְׂרָאֵל בָּאַרְצוֹ. כָּל עוֹד שֶׁאֲנַחְנוּ עוֹבְדִים בָּאֲדָמָה חוֹרְשִׁים, זוֹרְעִים וְקוֹצְרִים- בַּרוּר לַכּל שַהַאַדַמַה הַזֹּאת שַׁלַנוּ. אוּלַם, בִּשָׁנַת הַשִּׂמִשָּה אַנוּ מַפְּקִירִים אֶת הַאַדַמַה וְנִמְנַעִים מִלְעוֹבְדָהּ - וּבְכָּךְ לִכְאוֹרָה פּוֹגִעִים וּמְאַבִּדִים אֶת אַחִיזַתֵנוּ בַּהּ. אַךְ הַהֶּפֶּךְ הוּא הַנַּכוֹן. אַחַד הַטְּעַמִים שֶׁל מִצְווֹת הַשְּׂמְשַּה הוּא כָּדֵי לְחַזֵּק אֵת הַהַבַנַה שֵׁהַאַרֵץ לֹא שַׁיֵּכֶת לָנוּ אֵלָּא לקב"ה- "בִּי לִי כָּל הָאָרֵץ". בַּאֲשֵׁר אָנוּ שׁוֹבְתִים מִלְּעוֹבְדָהּ אֲנַחָנוּ מוֹדִים וּמְלַמְּדִים כִּי בַּעַלֵי הָאָרֵץ הוּא הקב"ה- וְכַךְ דַּוְקָא מְחַזְּקִים אֶת זְכוּתֵנוּ וְקִיּוּמֵנוּ בַּהּ שַׁכֵּן בַּעֲלֵי הָאָרֵץ- הוּא שֵׁהְבְּטִיחָה לַאֲבוֹתֵינוּ וּנְתָנָהּ לָנוּ.

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

